
VIĻŅAS UNIVERSITĀTE 

LIETUVIEŠU LITERATŪRAS UN FOLKLORAS INSTITŪTS 

LIETUVAS MŪZIKAS UN TEĀTRA AKADĒMIJA 

 

 

 

 

 

 

Rokas 

SINKEVIČIUS 
 

 

Saules meitas kāzu motīvi 19. gs. 

sākuma – 20. gs. latviešu 

tautasdziesmās: folkloras un 

salīdzinošā mitoloģijas analīze  
 

 

 

DOKTORA DISERTĀCIJAS KOPSAVILKUMS 

 

Humanitārās zinātnes, 

Etnoloģija (H 006) 

 

VILNIUS 2022 



Disertācija izstrādāta 2015.–2022. gadā, Lietuviešu literatūras un 

folkloras institūtā. 

Zinātniskos pētījumus atbalstīja Igaunijas valdības studiju un 

pētniecības veicināšanas programma Dora Plus. 

 

Zinātniskā vadītāja – dr. Radvilė Racėnaitė (Lietuviešu literatūras 

un folkloras institūts, humanitārās zinātnes, etnoloģija H 006). 

Zinātniskais konsultants – prof. dr. Audrius Beinorius (Viļņas 

universitāte, humanitārās zinātnes, filozofija H 001). 

 

Aizstāvēšanas padome: 

Priekšsēdētāja – dr. Daiva Vaitkevičienė (Lietuviešu literatūras un 

folkloras institūts, humanitārās zinātnes, etnoloģija H 006). 

Locekļi:  

prof. dr. Rimantas Balsys (Klaipēdas universitāte, humanitārās 

zinātnes, etnoloģija H 006), 

prof. dr. Rūta Muktupāvela (Latvijas kultūras akadēmija, sociālās 

zinātnes, socioloģija S 005), 

doc. dr. Vytautas Rinkevičius (Viļņas universitāte, humanitārās 

zinātnes, filoloģija H 004), 

doc. dr. Bronė Stundžienė (Lietuviešu literatūras un folkloras 

institūts, humanitārās zinātnes, etnoloģija H 006) 

 

 

Disertācija tiks aizstāvēta publiskajā Aizstāvēšanas padomes sēdē 

2022. gadā. 16. septembrī, plkst. 14.00, Lietuviešu literatūras un 

folkloras institūta Centrālās ēkas 1. stāva sēžu zālē. Adrese: Antakalnio 

g. 6, Vilnius, Lietuva, tel. +370 5 2621943; e-pasts: direk@llti.lt.   

  

 

Disertācija ir pieejama apskatei (to institūciju nosaukumi, kurām ir 

tiesības uz doktora grādu, ir norādīti alfabēta secībā) bibliotēkās un VU 

mājaslapā: https://www.vu.lt/naujienos/ivykiu-kalendorius

mailto:direk@llti.lt


VILNIAUS UNIVERSITETAS 

LIETUVIŲ LITERATŪROS IR TAUTOSAKOS INSTITUTAS 

LIETUVOS MUZIKOS IR TEATRO AKADEMIJA 

 

 

 

 

 

 

 

Rokas 

SINKEVIČIUS 
 

Saulės dukros vestuvių motyvai XIX 

a. pr.–XX a. latvių dainose: 

tautosakinė ir lyginamoji 

mitologinė analizė  
 

 

DAKTARO DISERTACIJOS SANTRAUKA 

 

Humanitariniai mokslai, 

Etnologija (H 006) 

 

 

 
VILNIUS 2022 



Disertacija rengta 2015–2022 metais Lietuvių literatūros ir tautosakos 

institute. 

Mokslinius tyrimus rėmė Estijos vyriausybės studijų ir tyrimų skatinimo 

programa Dora Plus. 

 

Mokslinė vadovė – dr. Radvilė Racėnaitė (Lietuvių literatūros ir 

tautosakos institutas, humanitariniai mokslai, etnologija H 006). 

Mokslinis konsultantas – prof. dr. Audrius Beinorius (Vilniaus 

universitetas, humanitariniai mokslai, filosofija H 001). 

 

Gynimo taryba: 

Pirmininkė – dr. Daiva Vaitkevičienė (Lietuvių literatūros ir 

tautosakos institutas, humanitariniai mokslai, etnologija H 006). 

Nariai:  

prof. dr. Rimantas Balsys (Klaipėdos universitetas, humanitariniai 

mokslai, etnologija H 006), 

prof. dr. Rūta Muktupāvela (Latvijos kultūros akademija, 

socialiniai mokslai, sociologija S 005), 

doc. dr. Vytautas Rinkevičius (Vilniaus universitetas, humanitariniai 

mokslai, filologija H 004), 

doc. dr. Bronė Stundžienė (Lietuvių literatūros ir tautosakos 

institutas, humanitariniai mokslai, etnologija H 006) 

 

 

Disertacija ginama viešame Gynimo tarybos posėdyje 2022 m. rugsėjo 

mėn. 16 d. 14 val. Lietuvių literatūros ir tautosakos instituto Centrinių 

rūmų 1 aukšto posėdžių salėje. Adresas: Antakalnio g. 6, Vilnius, Lietuva, 

tel. +370 5 2621943; el. paštas direk@llti.lt. 

 

 

Disertaciją galima peržiūrėti (institucijų turinčių doktorantūros teisę 

pavadinimai pagal abėcėlę) bibliotekose ir VU interneto svetainėje 

adresu: https://www.vu.lt/naujienos/ivykiu-kalendorius 

  



5 

 

 

KOPSAVILKUMS 

 

Problēma un pētījuma objekts – Saules meitas (debesu) kāzu 

mītiskie tēli 19. gs.–20. gs. sākuma latviešu un lietuviešu folklorā. Šo 

jautājumu atklāšanā izmantotas latviešu mitoloģiskās tautasdziesmas, 

kas saistītas ar debesu kāzu tēliem. Tās tiek pretstatītas atbilstošajām 

lietuviešu un latviešu mitoloģiskajām teikām un ticējumiem, citiem 

folkloras, valodas un vēstures mitoloģiskajiem avotiem, kas izskaidro 

šos debesu kāzu motīvus. Salīdzinošā aspektā tiek izmantoti arī citu 

tautu (pirmkārt – indoeiropiešu un somugru valodu grupu) attiecīgie 

mitoloģiskie vai folkloras motīvi.  

Pētījuma aktualitāte un novitāte. Vēl 19. gs. tika formulētas 

nozīmīgas Saules meitas kāzās ozola, kurā iespēris Pērkons, mītiskā 

tēla interpretācijas (V. Manharda, J. Lautenbaha), kas ietekmēja 

vēlākos pētījumus. Latviešu mitoloģiskajām tautasdziesmām par 

senajām debesu dievībām un viņu kāzām daudz darbu veltījuši 

latviešu zinātnieki un pētnieki (V. Sinaiskis, E. Zicāns, L. Adamovičs, 

H. Biezais, V. Vīķe-Freiberga, J. Kursīte u. c.). Mītisko debesu kāzu 

motīvi indoeiropiešu tradīcijās jau izsenis interesējuši salīdzinošās 

indoeiropistikas pārstāvjus, vēlāk arī strukturālistus (V. Ivanovu, V. 

Toporovu u. c.). Uz šīm dažādu zinātnieku formulētajām 

interpretācijām un novērojumiem paļaujas jaunās mitologu un 

folkloristu paaudzes, apspriežot un no jauna pārinterpretējot šos 

debesu mitoloģijas tēlus. 

Neskatoties uz dažādām hipotēzēm, kas tika izvirzītas ilgākā laika 

periodā, neizdevās atrast vienu pārliecinošu skaidrojumu par attēlu 

nozīmi, kas būtu saistīts ar mītiskiem personāžiem un viņu kāzām. 

Nav pietiekami noskaidrota Saules meitas un Dieva dēlu identifikācija 

un mītiskais raksturojums. Pērkona iespertā ozola (vai variantos – 

ābeles), no tā izlieto asiņu un notraipīto apģērbu tīrīšanas tēli joprojām 

ir vieni no mīklainākajiem latviešu tautasdziesmās. Alternatīvas 

interpretācijas, kuru pamatā ir dažādas pieejas, prasa kritisku 

novērtējumu un salīdzināšanu, kā arī turpmākas zinātniskas diskusijas 

par to nozīmi.  



6 

 

 

Lietuvā vislielāko uzmanību pētnieki pievērsuši folklorista, 

luterāņu mācītāja, teologa, Kēnigsbergas universitātes profesora 

Ludvika Rēzas (pilns vārds – Martīns Ludviks Rēza (Martynas 

Liudvikas Rėza)) pāris izdotajām dziesmām lietuviešu un vācu valodā 

ar debesu kāzu motīviem – „Mēness kāzas” (liet. „Mėnesio svodba”) 

(RzD 27) un „Rīta zvaigzne” (liet. „Aušrinė”) (RzD 62), no kurām otra 

ir ļoti tuva latviešu mitoloģiskajām dainām. Taču lietuviešu pētnieki 

līdz šim nav pietiekami ņēmuši vērā visu radniecīgo latviešu 

mitoloģisko tautasdziesmu kontekstu, kas ir bagātas ar variantiem. 

Lietuvā latviešu zinātnieku darbi par šo tēmu ir salīdzinoši maz zināmi 

un laisti zinātniskajā apritē, tāpat kā Latvijas pētnieku darbos vāji 

atspoguļots L. Rēzas publicēto dziesmu problemātiskais raksturs. 

Kaut gan baltu debesu mitoloģija jau ir pelnījusi nopietnu lietuviešu 

mitologu (piem., N. Laurinkienes, D. Vaitkevičienes, D. Razauska) 

uzmanību, tomēr latviešu un lietuviešu mitoloģijas atšķirības, tostarp 

Saules meitas un Rīta zvaigznes (liet. Aušrinė) mītisko īpašību 

neatbilstības joprojām ir salīdzinoši maz analizētas. Tādējādi šai 

darbā, aplūkojot debesu kāzu mītisko tēlu kopumu dažādos aspektos, 

mērķis būs vienlaikus izgaismot un vienuviet apvienot šīs tēmas ilgo 

pētījumu vēsturi, izcelt dažādu interpretāciju priekšrocības un 

trūkumus, un norādīt problemātiskos aspektus.  

Darba mērķis – izpētīt galvenos debesu kāzu motīvus latviešu 

mitoloģiskajās tautasdziesmās, precizējot datus par šo motīvu izcelsmi 

un tēlu semantiku latviešu un lietuviešu folkloras un salīdzinošās 

mitoloģijas kontekstā.  

Lai sasniegtu šo mērķi, ir izvirzīti šādi uzdevumi: 

• precizēt latviešu mitoloģisko tautasdziesmu ar debesu kāzu 

motīviem personāžu identifikāciju un mītiskos raksturojumus;  

• izpētīt latviešu mitoloģiskajās tautasdziesmās sastopamos debesu 

kāzu motīvus un tēlus, precizēt to savstarpējās attiecības, izcelsmi, 

folkloras kontekstus;  

• izšķirt līdzīgus debesu mitoloģijas tēlus un motīvus citu 

indoeiropiešu un somugru lingvistiski etnisko grupu tradīcijās; 

pamatojoties uz šiem datiem un savstarpēju salīdzinājumu, piedāvāt 



7 

 

 

iespējamo skaidrojumu debesu kāzu motīvu nevienmērīgajai 

izplatībai un variācijām baltu areālā;  

• iztirzāt mītisko debesu kāzu motīvu saistību iespēju ar konkrētām 

latviešu kalendāra paražām.  

Aizstāvamās tēzes  

1. Debesu kāzu mītisko personāžu identifikācijas jautājumi nav 

atdalāmi no viņu dabiskā pirmstēla meklējumiem. Latviešu 

mitoloģiskajās dainās Saules meitai ir kopīgas iezīmes ar Sauli, tā veic 

tos pašus darbus, un šķiet, ka dažos tekstos šis vārds ir Saules 

sinonīms. Citās tautasdziesmās šajā vārdā, kas, pirmkārt, saistās ar 

ausmu, rītausmas laiku, tiek saukta Saules meita. Viņu apciemo Dieva 

dēli vai Auseklis. Šie vīriešu mītiskie personāži, visticamāk, ir saistīti 

ar dažām, debesīs redzamām planētām vai citiem spīdekļiem.  

2. Atšķirīgiem Debesu kāzu motīviem, kas parādās latviešu 

mitoloģiskajās dainās, nav vienāda izcelsme. Tāpēc tautasdziesmu 

sižeti ar tiem nav piemēroti rekonstrukcijai kā vienoti, „iepriekš 

izgatavoti”, nedalāmas konstrukcijas modeļi. Daži tēli (zelta vainags, 

ozola asinis) un fragmenti (mītiskā personāža iztaujāšana, kā tīrīt 

nosmērētās drēbes), iespējams, nav raksturīgi primārajam 

mitoloģiskajam sižetam, bet radās, kontaminējot tautasdziesmas.  

3.  Daudzveidīgs Saules meitas tēls latviešu mitoloģiskajās 

tautasdziesmās dažos aspektos ir tuvs Baltijas somu un sāmu 

mitoloģijas saules un mēness meitu tēliem un vienlaikus – arī 

rītausmas dievību tēliem visagrīnākā slāņa indoeiropiešu reliģijās.  

4. Par Jāņu svētku saistību ar debesu dievībām un, iespējams, 

debesu kāzām liecina mitoloģiskās tautasdziesmas par Saules mītisko 

izpausmi svētku rītā (viņa mazgājas, rotājas, sukājas, dejo), ticējumi, 

ka rasa kļūst brīnumaina, un Jāņu paražām raksturīga mīlestības un 

tuvināšanās tematika.  

Metodes un metodoloģija. Analītiskās, aprakstošās un 

interpretācijas metodes tiek izmantotas, pētot folkloras materiālu, 

izvērtējot atsevišķu tēlu un motīvu nozīmi, to stabilitātes un maiņas 

tendences un savstarpējās attiecības. Pretstatot folkloras materiālu  



8 

 

 

paražām, meklējot paralēles citu lingvistisko un kultūras grupu 

mitoloģijā un folklorā, tiek izmantota vēsturiski salīdzinošā metode.  

19. gadsimtā mitoloģijas pētnieki, romantisma ietekmē, daudzu 

mītisku tēlu un motīvu izcelsmi meklēja dabas parādību pasaulē, nereti 

par saules, mēness vai cita debess ķermeņa personifikāciju uzskatot 

kādu neskaidru mītisku tēlu. Lai arī vēlāk šīs skolas attieksmes 

pozitīvisma iespaidā saņēma daudz kritikas, šobrīd tiek atzīts tās 

pozitīvais devums mitoloģijas zinātnē. Mitoloģisko vizuālo saikņu 

meklējumi ar dabas vidi joprojām tiek uzskatīti par vērtīgu 

interpretāciju, kaut arī primitīva shematizācija vairs netiek akcentēta, 

un no tās pēc iespējas izvairās. Ļoti svarīgi ir ievērot dabas pirmatnējo 

tēlu latviešu mitoloģiskās tautasdziesmās, jo tajās ir saglabājušās 

daudzas arhaiskās iezīmes, debess un atmosfēras parādības tur tiek 

izteiktas ar bagātīgu un daudzveidīgu mītisko un poētisko metaforu 

palīdzību. 20. gs. pirmajā pusē mitoloģijas pētnieki un folkloristi 

tiecās meklēt stāsta vai dziesmas Ur-formu jeb Ur-mītu, sižeta 

oriģinālo (primāro) formu, un par mītu uzskatīja ideālo hipotētisko 

tautas daiļrades tipu, no kura radās citi zināmie varianti (Frog 2018a: 

4). Bieži vien šāds primārais mīts tika rekonstruēts, balstoties tikai uz 

vienu vai vairākiem garākiem mītiskā sižeta variantiem. Mūsu darbā 

tiek novērsti šādi pārsteidzīgi secinājumi, kas balstīti tikai dažu sižetu 

vai motīvu analīzē. Darbā tiek izmantota latviešu pētnieka Ludviga 

Adamoviča metodoloģiskā pieeja: sākotnēji tiek veikta pētamo 

tautasdziesmu tekstu analīze, nosaukti dažādi, tajās apvienoti atšķirīgi 

motīvi un noteiktas to saiknes ar citām tautasdziesmām (Adamovičs 

1940b: 420, 422, 437–438, 454–455). Tikai izvērtējot katra atsevišķa 

motīva nozīmi, saskaņošanu ar citiem motīviem dziesmu sižetos, 

ievērojot tautasdziesmu sižetu un motīvu variāciju, var meklēt plašāku 

mitoloģisko pamatojumu šādam materiālam. Debesu tēli un personāži 

darbā apskatīti nevis kā reliģiskas sistēmas elementi, bet pirmām 

kārtām kā mitoloģijas un folkloras daiļrades tēli, jo tas ir galvenais 

pētījuma materiāls (ir saglabājušies tikai seno mītu fragmenti, nav 

aprakstu par rituāliem, nav pietiekami skaidras mītisku personāžu 

savstarpējās attiecības utt.), un viss tēlu kopums tiek rekonstruēts, 



9 

 

 

balstoties uz vēlīnā folkloras materiāla analīzi. Nepieciešamība 

mitoloģijā atšķirt dažādu vēstures periodu slāņus, meklēt 

visarhaiskākās detaļas un mēģināt identificēt jaunākus tēlus ir 

pamatota, taču tai pašā laikā pastāv risks, ka daži netipiskie varianti 

tautas daiļradē var tikt noraidīti kā mazsvarīgi, tiekot saistīti ar 

pasaules uzskatu sistēmas sairšanu. No mūsu skatupunkta, ne tikai 

konkrētie motīvu varianti, bet arī to atšķirības var būt nozīmīgas kā 

reliģisko pārmaiņu procesu un pastāvējošo ietekmju liecība. Darbā 

galvenā uzmanība pievērsta folkloras un mitoloģisko motīvu analīzei, 

bet personāžu sakarības ar debesu ķermeņiem izvērtējums, balstoties 

uz detalizētiem astronomijas datiem, atstāts etnoastronomijas zinātnes 

speciālistu ziņā. 

Disertācijas struktūra. Darbs sastāv no ievada, avotu un pētījumu 

pārskata, trim daļām un secinājumiem. Ievadā aprakstīts disertācijas 

objekts, problēma, mērķis, uzdevumi, aizstāvamās tēzes, pētījuma 

novitāte un aktualitāte, metodika, galvenie apspriestie jēdzieni, 

terminu izvēles pozīcija. Avotu un pētījumu pārskatā izdalīta aktuālo 

vēstures avotu (vārdnīcu līdz 18. gs. beigām) un latviešu un lietuviešu 

folkloras apskate, zinātniskie pētījumi līdz 20. gs. vidum (līdz Otram 

pasaules karam) un no 20. gs vidus. 

Pirmajā daļā aplūkoti problemātiskie mītisko personāžu (Saules un 

Mēness, Saules meitas, Dieva un Dieviņa, Dieva dēlu un Ausekļa, 

Laimas, Pērkona), kas figurē latviešu tautasdziesmās ar debesu kāzu 

motīviem, identifikācijas un raksturošanas jautājumi, tiek prezentētas 

un analizētas dažādas pētnieku piedāvātās interpretācijas. 

Otrajā daļā analizēti Saules meitas (debesu) kāzu galvenie motīvi 

latviešu mitoloģiskajās dainās, izklāstītas un kritiski izvērtētas 

pētnieku līdz šim sniegtās, atšķirīgās šo motīvu interpretācijas. 

Mitoloģiskās tautasdziesmas ar garāku sižetu, ar Pērkona nosperta 

koka motīvu tiek uztvertas kā sarežģīti kontaminēti veidojumi un to 

neviennozīmīgu tēlu semantikas atklāšanai ir nepieciešams plašāks 

folkloriskais konteksts. 

Trešajā daļā tiek veikta salīdzinošā mitoloģiskā analīze, 

prezentējot pētītos latviešu tautasdziesmu mitoloģiskos motīvus 



10 

 

 

plašākā vēsturiskajā un ģeogrāfiskajā kontekstā. Salīdzinājumam 

izvēlētas indoeiropiešu (indoirāņu, grieķu un romiešu, ģermāņu, 

slāvu) un somugru (Baltijas somu, sāmu, mordoviešu) tradīcijas, kas 

izcelsmes un vēsturiskās ģeogrāfijas ziņā ir tuvas un kurām ir 

acīmredzamākas un zinātnē apspriestas paralēles. Šajā daļā tiek skarta 

plašāka ar debesu mitoloģiju saistīta problēmatika nevis tikai mītisko 

kāzu motīvi: tiek apskatīti debesu motīvi un tēli, kas ir nozīmīgi 

latviešu mītisko personāžu identificēšanas un izcelsmes noteikšanai 

(ceļojumi pa debesīm, dažādu diennakts laiku metaforas, attiecības 

starp ausmas un Venēras planētas dievībām u. c.). Plašāk izskatīti 

salīdzinamā ziņā aktuāli mitoloģiskie motīvi, kas ir izplatīti plašākā 

areālā (ausmas vai rīta zvaigznes – sievišķās dievības – vajāšana 

indoirāņu un grieķu tradīcijās, pērkona plosīšanās dzīru laikā Baltijas 

un Pievolgas reģiona tradīcijās).  

Pēdējā, ceturtajā daļā tiek apspriesti jautājumi par debesu kāzu 

motīvu saistību ar mēness fāzēm un latviešu kalendāra svētkiem, 

mēreni izmantojot salīdzinošo materiālu.  

Secinājumos apkopoti rezultāti, kas iegūti, analizējot debesu kāzu 

mītisko personāžu dabu latviešu tautasdziesmās un šo kāzu motīvus 

folkloriskā un salīdzinošajā mitoloģiskajā aspektā.  

 



11 

 

 

 SECINĀJUMI 

1. Disertācijā veikto iepriekšējo pētījumu apskats pamatoti 

pierādījis to, ka jau kopš mitoloģijas kā zinātnes rašanās sākuma 

pētnieki pievērsa uzmanību tam, ka debesu spīdekļiem bijusi ārkārtīgi 

liela nozīme dažādu pasaules tautu mitoloģijā. Debesu ķermeņi tika 

personificēti, un to pārvietošanās pa debess klājumu tika izskaidrota 

ar analoģiju ar cilvēku sociālajām attiecībām. Viens no tādiem bijis 

laulību institūts, un šai ziņā arī mitoloģijā tika aktualizēti dažādi 

laulību aspekti.  

Disertācijā galvenā uzmanība tika pievērsta latviešu 

mitoloģiskajām tautasdziesmām, kurās attēlotas mītiskas debesu 

kāzas. Latviešu dziedamajā folklorā ir ierakstīta visbagātākā 

mitoloģiskā informācija par personificēto debess spīdekļu mīlas 

attiecībām, laulības nolūkiem un ar tiem saistītām savstarpēju 

attiecību kolīzijām. Var rezumēt, ka latviešu mitoloģiskajām 

tautasdziesmām ir raksturīga debesu kāzu sižeta līnija, kad Mēness 

skaita zvaigznes un neatrod vienu – Ausekli, viņš nokļūst Saules 

meitas kāzās, kur Pērkons sper zelta ozolu vai ābeli, un pēc tam Saule 

raudādama vāc tā zarus. Reizēm tiek ieviesta papildu sižeta līnija – 

liriskais varonis, pateicoties brīnumainajam zirgam vai augam, 

nokļūst Saules meitas kāzās debesīs, kur dažās tautasdziesmās viņa 

drēbes tiek apšļakstītas ar Pērkona nosperta ozola asinīm.  

Daži mītisko latviešu tautasdziesmu tēli par Saules meitas kāzām 

ir balstīti pirmatnējos dabas tēlos (zvaigžņu vai planētu kustība, ar rīta 

vai vakara gaismu saistītas ainas u. c.). Tas liecina, ka dziesmu radītāji 

bijuši uzmanīgi apkārtējās vides vērotāji, un neizprotamas parādības 

centās skaidrot, ne tikai iekļaujot tās kopējā mitoloģisko uzskatu 

kontekstā, bet arī meklējot sakarības un saistību ar fizisko un sociālo 

realitāti un tolaik pastāvošajām ieražu normām. Iespējams, tāpēc 

tautasdziesmās dažādi apvienoti debesu kāzu motīvi atspoguļo arī 

tradicionālā laulību rituāla posmus (precības, svešā kāzinieku pulka 

ierašanos, pūra un līgavas izvešanu), bet Dieva dēla un Saules meitas 

personāži reprezentē idealizēto puiša un meitenes pāri, kas gatavojas 



12 

 

 

precēties. Disertācijā latviešu tautasdziesmu sižeti bija pretstatīti arī 

nelielam skaitam latviešu mitoloģisko teiku tekstiem, kuros, atšķirībā 

no dziesmām, dominē Saules un Mēness laulību un pēdējā neuzticības 

(ieskaitot tīkošanu uz Saules meitu) tēma.  

Atbilstošais lietuviešu materiāls nav bagātīgs un izsmeļošs. L. 

Rēzas publicētā dziesma par Rīta zvaigznes (liet. Aušrinė) kāzām, kas 

guvusi lielu pētnieku ievērību, ir tuvāka latviešu tautasdziesmām, 

tāpēc tās pieskaitīšana pie lietuviešu folkloras tradīcijas un 

autentiskums ir apšaubāmi. 20. gs. tika pierakstīti lietuviešu ticējumi, 

kā arī vairāki mitoloģisko teiku teksti par Saules un Mēness laulībām, 

šķiršanos, viņu bērniem. Citi fragmentāri tēli, kas parādās atsevišķās 

tautasdziesmās un sutartinēs, ir uzskatāmi tikai kā papildus materiāls, 

kas atklāj dažus lietuviešu mitoloģijas mītisko debesu kāzu personāžu 

attiecību aspektus.  

2. Latviešu mitoloģisko tautasdziesmu tēlu interpretāciju apgrūtina 

ne tikai dainu tekstu daudzveidība, to fragmentāriskais raksturs, bet arī 

– ievērojams skaits dažādu variāciju, tai skaitā – personāžu vārdu 

maiņa tādos pašos motīvos. Dieviņu, ņemot vērā noteiktas viņa 

īpašības, dažās tautasdziesmās hipotētiski var identificēt ar Mēnesi. 

Saules meita, pēc viņai pielietotajiem darbiem un metaforām, ir tuva 

uzlecošajai un rietošajai Saulei, dažkārt – ir viņas sinonīms. No otras 

puses, viņa parādās arī kā Saules meita vai vairākas meitas, kuras var 

būt saistītas ar rītausmu vai mirdzošo rīta debess audēju mitologēmu. 

Latviešu tautasdziesmās Saules meitas saistība ar mītiskajiem debesu 

vārtiem tikpat kā nav pieminēta, un vairāk ar vārtu semantiku saistās 

Laima (Laime), kas savulaik latviešu mitoloģijā varēja būt tuvāka 

dabesu dievībām, kas parādās rīta laikā. Dieva dēlu jeb Ausekļa, kas 

apciemo Saules meitu, motīvs ļauj tos saistīt ar debesu spīdekļiem, kas 

parādās debesīs pusausas laikā, netālu no austrumu horizonta.  

3.  Vairāk izvērsti latviešu mitoloģisko tautasdziesmu sižeti par 

debesu kāzām ir neviendabīgi, sastāv no kontaminētiem motīviem. 

Līgavaiņu Ausekļa un Mēneša lomas, kas pārklājas, var attēlot 

dažādus sižetus vai tēlus, kas tika kombinēti, apvienoti vai noliegti ar 

tautasdziesmu tekstiem. Tas liecina par dzīviem mitoloģijas maiņas un 



13 

 

 

folkloras daiļrades procesiem. Daudzi šajās mitoloģiskajās dainās 

minētie kāzu mītiskie dalībnieki, motīvi un formulas sastopami arī 

latviešu kāzu tautasdziesmās vai atbilst kāzu paražu semantikai. 

Pērkona speršana kokā simbolizē pretējās kāzinieku puses 

kareivīgumu, raudošā Saule – saderinātās meitas sērojošo māti. Citi 

tēli (zelta vainags, ozola asinis) liecina par šo tautasdziesmu sižetu 

brīvākas attīstības sākumu, kad, balstoties uz atsevišķiem bāreņu un 

mitoloģisko dainu motīviem par kāpšanu debesīs, notika attālināšanās 

no debesu kāzu sižeta kodola un jēgas. Lietuviešu valodā publicēta L. 

Rēzas dziesma „Rīta zvaigzne” (liet. „Aušrinė”) pieder pie atsevišķas 

sižeta līnijas, tomēr tās izsekota autoriskās pārradīšanas procesa dēļ, 

gan Rīta zvaigznes personāža loma, gan ar asinīm apšļakstīta vainaga 

tēls nav raksturīgi latviešu dainu variantiem un nav piemēroti debesu 

kāzu sižeta rekonstrukcijai.  

4.  Pasaulē ir plaši izplatīti etioloģiskie mīti par debesu spīdekļu 

rašanos, kur parādās meiteņu vajāšanas un bieži vien arī incesta 

motīvi. Var pieņemt, ka arī Ziemeļaustrumeiropas senajiem 

iedzīvotājiem varēja būt līdzīgi naratīvi. Jautājums par atšķirību starp 

Sauli un Saules meitu ir saistīts ar Saules kā sievietes dievības ģenēzes 

problēmu Ziemeļeiropā. Latviešu Saules meita pēc sava tēla un vārda 

atgādina Baltijas somu un sāmu saules un mēness meitas. Šķiet, ka 

sieviešu rīta un vakara zvaigžņu pielūgšana, kā arī mēness savienošana 

ar vienu no tām tika atnesta vēlāk un latviešu mitoloģijā neiedzīvojās. 

Savukārt latvieši saglabājuši mītisku motīvu par Ausekļa uzmanību, 

kas tiek parādīta Saules meitai, kam paralēles meklējamas ģermāņu 

mitoloģijā. Pērkona nosperta koka tēls ir raksturīgs debesu kāzu 

mielastā trakojošam pērkona motīvam, kas izplatīts no Skandināvijas 

līdz Pievolgai. 

Disertācijā veiktā indoeiropiešiem un somugriem piederošo 

etnisko grupu debesu mitoloģisko tēlu analīze un pretnostatījums 

salīdzinošā aspektā attiecīgajiem latviešu mītiskajiem tēliem un 

motīviem atklāja, ka specifiskie latviešu mitoloģiskie debesu kāzu 

motīvi (vīriešu dzimuma rīta zvaigznes ceļojums pie mīļotās, pērkona 

trakošana kāzās) savā izcelsmē sasniedz vismaz dzelzs laikmeta 



14 

 

 

Baltijas reģiona mitoloģijas slāni, tomēr atsevišķi elementi 

(rītausmas/Saules meitas tēls) var būt vēl senāki – cēlušies no 

indoeiropiešu kopējas pirmdzimtenes laikiem.   

5.  Pētnieki meklē solāro un rītausmas dievību pielūgšanas pēdas 

latviešu pavasara un vasaras svētku paražās un folklorā, retāk redzama 

saistība ar rudeni kā tradicionālo kāzu laiku. Atsevišķu latviešu 

tautasdziesmu tēlu pamatā var būt starptautiskais jaunavas (ausmas) 

pazudušās rotas motīvs, ko var saistīt ar rasas simboliku. To varēja 

aktualizēt, pateicoties rasai piešķirtajai īpašajai nozīmei Jurģa dienas 

un Jāņu paražās un ticējumos. Šis motīvs sastopams arī slovēņu 

kalendārajās dziesmās un baltkrievu rudzu pļaujas laika dziesmās. 

Mītiskā uzlecošās Saules izpausme Jāņu rītā (mazgājas, rotājas, 

sukājas, dejo) interpretējama arī kā svinīga kāzu laika zīme. Ar šiem 

vasaras vidus svētkiem varētu būt saistīti arī citi motīvi: mītiskā pirts, 

Dieva dēlu vai Ausekļa ciemošanās pie Saules meitas. Taču apvienot 

vismaz daļu no šiem mītiskajiem fragmentiem sakarīgākā sižetā 

joprojām ir grūti, un to savstarpējās sakarības var iezīmēt tikai ar 

vispārīgām iezīmēm. Nav skaidrs, vai Mēness, kas sniedzas pēc Saules 

meitas, un Pērkona nospertā ozola motīviem ir kāda saistība ar 

kalendāra svētkiem. Tie varētu būt veidojušies vēlāk nekā solārās 

vasaras saulgriežu paražas, t. i. – Saules kultam zaudējot savas 

iepriekšējās pozīcijas.  

6. Latviešu dziedamā folklora ir daudzslāņaina un saglabājusi 

arhaiskākas iezīmes. Latviešu tautasdziesmās tiek mēģināts dažādos 

veidos apvienot un kombinēt atšķirīgus mītiskus motīvus. Savukārt 

disertācijā analizētās lietuviešu kāzu, kara, ģimenes un darba 

tautasdziesmas lielākoties ir liriskas. Tajās debesu spīdekļi ir 

pretstatīti paralēli ģimenes locekļiem un viņu ikdienas attiecībām, taču 

šādas attiecības nav traktētas mitoloģiski. Lietuviešu tautasdziesmās, 

ticējumos un pasakās vairāk tiek izcelts rīta zvaigznes tēls – Aušrinė 

(jeb Rytinė (lat. Rīta zvaigzne) un Vakarinė (lat. Vakara zvaigzne), kas 

kalpo saulei vai klīst starp sauli un mēnesi, kas tuvāks baltkrievu nevis 

latviešu folklorai. Atšķirībā no lietuviešu Aušrines, latviešu Saules 

meitai, ar vienu, otru izņēmumu, nav zvaigžņu iezīmju. Ausekļa 



15 

 

 

ceļojuma pie Saules meitas motīvs arī nav zināms lietuviešu un citu, 

jau izmirušo baltu cilšu mitoloģijā, ja vien šim vīrieša personāžam 

nepretstatītu 16. gs. pieminēto sudaviešu dievu Aušautu.  

7. Disertācijā apkopots un no dažādiem skatupunktiem analizēts 

latviešu, lietuviešu un citu tautu bagātīgais folkloras un mitoloģiskais 

materiāls par debesu kāzām un to personāžiem, un formulētie 

secinājumi var kļūt par atspēriena punktu citiem zinātniekiem, tālāk 

attīstot baltu mītisko debesu tēlu kopuma pētījumus. Disertācijā 

argumentēti parādīts, ka atsevišķu detaļu un fragmentu izskatīšana pa 

vienam, nesaskatot tos kompleksā mitoloģijas koptēlā, ir maz 

perspektīva. Īpaši aktuāli ir precīzāk atšķirt latviešu un lietuviešu 

mītisko tēlu iezīmes un paturēt prātā jautājumu par L. Rēzas dziesmu 

mītisko tēlu ticamību. Disertācijas apjoma dēļ, analīzei tika pakļauti 

tikai paši svarīgākie debesu kāzu mītiskā sižeta aspekti. Tālākai izpētei 

būtu jāpaplašina atsevišķu mitoloģisko motīvu semantikas meklējumi 

(Rītausmas pazudušās rotas, Pērkons kā bīstams kāzu dalībnieks), 

jānoskaidro, kuri tautasdziesmu mītiskie tēli un cik lielā mērā balstās 

uz pirmskristietības mitoloģiju, un kādi ir izveidojušies vēlāk. Turklāt, 

papildus izmantojot etnoastronomijas datus, būtu nepieciešams sīkāk 

apspriest jautājumu par Ausekļa, Dieva dēlu un Saules meitas 

personāžu sakariem ar debess spīdekļiem. Laba baltu materiāla 

izpratne paver ceļu lietuviešu un latviešu pētniekiem, lai pārbaudītu 

iepriekšējās salīdzinošās indoeiropiešu debesu kāzu mītu 

rekonstrukcijas un, izvērtējot šo mītu senākos un jaunākos elementus, 

sniegtu vēl vairāk jaunu novērojumu. 

 

 

 

 



16 

 

 

SANTRAUKA 

Problema ir tyrimo objektas – Saulės dukros (dangiškųjų) vestuvių 

mitiniai vaizdiniai XIX a. pradžios – XX a. latvių ir lietuvių 

tautosakoje. Šiems klausimams atskleisti pasitelkiamos latvių 

mitologinės dainos, susijusios su dangiškųjų vestuvių įvaizdžiais. Jos 

gretinamos su atitinkamomis lietuvių ir latvių mitologinėmis 

sakmėmis ir tikėjimais, kita šiuos dangiškųjų vestuvių motyvus 

paaiškinančia tautosakos, kalbos ir istorinių mitologijos šaltinių 

medžiaga. Taip pat lyginamuoju aspektu pasitelkiami aktualūs kitų 

tautų (pirmiausia – indoeuropiečių ir finougrų kalbinių grupių) 

mitologiniai ar tautosakiniai motyvai. 

Tyrimo aktualumas ir naujumas. Dar XIX a. suformuluotos 

reikšmingos ir vėlesniems tyrimams įtaką padariusios Saulės dukros 

vestuvėse Perkūno nutrenkto ąžuolo mitinio vaizdinio interpretacijos 

(W. Mannhardto, J. Lautenbacho). Latvių mitologinėms dainoms apie 

senąsias dangaus dievybes ir jų vestuves nemažai darbų yra skyrę 

latvių mokslininkai ir tyrinėtojai (V. Sinaiskis, E. Zicanas, L. 

Adamovičius, H. Biezajas, V. Vykė-Freiberga, J. Kursytė ir kt.). 

Mitinių dangiškųjų vestuvių motyvai indoeuropiečių tradicijose nuo 

seno domino lyginamosios indoeuropeistikos studijų atstovus, vėliau 

struktūralistus (V. Ivanovas, V. Toporovas ir kt.). Šiomis įvairių 

mokslininkų suformuluotomis interpretacijomis ir įžvalgomis remiasi 

naujos mitologų ir tautosakininkų kartos, aptardamos ir naujai 

interpretuodamos šiuos dangiškosios mitologijos įvaizdžius. 

Nepaisant per ilgą laiką iškeltų įvairiopų hipotezių, nepavyko rasti 

vieno įtikinamo mitinių personažų ir su jų vestuvėmis susijusių 

vaizdinių prasmės paaiškinimo. Nepakankamai išgryninta Saulės 

dukros ir Dievo sūnų identifikacija ir mitinė charakteristika. Perkūno 

nutrenkto ąžuolo (variantuose – obels), iš jo pasiliejusio kraujo ir 

suteptų drabužių valymo vaizdiniai latvių dainose lieka vieni 

mįslingiausių. Skirtingomis prieigomis paremtos alternatyvios 

interpretacijos reikalauja kritinio įvertinimo ir palyginimo, taip pat 

tolesnės mokslinės diskusijos apie jų prasmę. 



17 

 

 

Lietuvoje daugiausia tyrėjų dėmesio sulaukė tautosakininko, 

liuteronų kunigo, teologo, Karaliaučiaus universiteto profesoriaus 

Liudviko Rėzos (pilnas vardas Martynas Liudvikas Rėza) paskelbtos 

pora dainų lietuvių ir vokiečių kalba su dangiškųjų vestuvių motyvais 

– „Mėnesio svodba“ (RzD 27) ir „Aušrinė“ (RzD 62), iš kurių antroji 

labai artima latvių mitologinėms dainoms. Tačiau lietuvių tyrėjai iki 

šiol nepakankamai atsižvelgė į visą variantais gausų giminingų latvių 

mitologinių dainų kontekstą. Lietuvoje latvių mokslininkų darbai šia 

tema palyginti menkai žinomi ir įvesti į mokslinę apyvartą, kaip ir 

latvių tyrėjų darbuose menkai atsispindi L. Rėzos publikuotų dainų 

problemiškumas. Nors baltų dangiškoji mitologija jau yra sulaukusi 

rimto lietuvių mitologų (pvz., N. Laurinkienės, D. Vaitkevičienės, D. 

Razausko) dėmesio, dar palyginti menkai analizuoti latvių ir lietuvių 

mitologijų skirtumai, įskaitant Saulės dukros ir Aušrinės mitinių 

charakteristikų nesutapimus. Taigi šiame darbe įvairiais pjūviais 

nagrinėjant mitinę dangiškųjų vestuvių vaizdiniją bus siekiama kartu 

nušviesti ilgą šios temos tyrinėjimų istoriją, išryškinti įvairių 

interpretacijų privalumus ir trūkumus, nurodyti probleminius 

aspektus. 

Darbo tikslas – ištirti pagrindinius dangiškųjų vestuvių motyvus 

latvių mitologinėse dainose, patikslinant duomenis apie šių motyvų 

kilmę ir vaizdinių semantiką latvių ir lietuvių tautosakos ir 

lyginamosios mitologijos kontekste. 

Šiam tikslui pasiekti išsikelti tokie uždaviniai: 

• patikslinti latvių mitologinių dainų su dangiškųjų vestuvių 

motyvais personažų identifikaciją ir mitines charakteristikas; 

• išnagrinėti latvių mitologinėse dainose aptinkamus dangiškųjų 

vestuvių motyvus ir vaizdinius, patikslinti jų tarpusavio ryšius, kilmę, 

tautosakinius kontekstus; 

• išskirti panašius dangiškosios mitologijos vaizdinius ir motyvus 

kitų indoeuropiečių ir finougrų kalbinių-etninių grupių tradicijose; 

remiantis šiais duomenimis ir tarpusavio palyginimu, pasiūlyti galimą 

paaiškinimą, kodėl dangiškųjų vestuvių motyvai varijuoja ir 

nevienodai lokaliai pasiskirstę baltų areale; 



18 

 

 

• išnagrinėti mitinių dangiškųjų vestuvių motyvų sąsajų su 

konkrečiais latvių kalendoriniais papročiais galimybę. 

Ginamieji teiginiai 

1. Mitinių dangiškųjų vestuvių personažų identifikavimo klausimai 

neatsiejami nuo jų gamtinio provaizdžio paieškų. Latvių mitologinėse 

dainose Saulės mergelė (la. Saules meita) pasižymi bendrais su Saule 

bruožais, atlieka tuos pačius darbus ir panašu, kad dalyje tekstų šis 

vardas yra Saulės sinonimas. Kitose dainose šiuo vardu vadinama 

Saulės dukra, kuri visų pirma sietina su aušros, rytmečio metu. Ją 

lanko Dievo sūnūs arba Auseklis. Šie vyriški mitiniai personažai 

greičiausiai yra sietini su kažkuriomis danguje matomomis planetomis 

ar kitais šviesuliais. 

2. Latvių mitologinėse dainose figūruojantys skirtingi dangiškųjų 

vestuvių motyvai yra nevienodos kilmės. Todėl dainų siužetų su jais 

negalima naudoti vientisų modelių rekonstrukcijai. Dalis vaizdinių 

(auksinis vainikėlis, ąžuolo kraujas) ir fragmentų (mitinio personažo 

klausinėjimas, kaip išvalyti suteptus drabužius) greičiausiai nėra 

būdingi pirminiam mitologiniam siužetui, bet atsiradę kontaminuojant 

dainas. 

3. Daugialypis latvių mitologinių dainų Saulės mergelės vaizdinys 

kai kuriais aspektais artimas saulės ir mėnulio mergelių vaizdiniams 

Baltijos finų ir samių mitologijose, tuo pačiu ankstyviausio 

indoeuropiečių religijų sluoksnio aušros dievybių vaizdiniams. 

4. Joninių šventės sąsajas su dangiškosiomis dievybėmis ir galimai 

dangiškosiomis vestuvėmis liudija mitologinės dainos apie Saulės 

mitinę raišką šventinį rytą (ji prausiasi, puošiasi, šukuojasi, šoka), 

tikėjimai apie stebuklinga tampančią rasą bei Joninių papročiams 

būdinga meilės ir suartėjimo tematika. 

Metodai ir metodologija. Nagrinėjant tautosakinę medžiagą, 

vertinant atskirų vaizdinių ir motyvų prasmes, jų pastovumo ir kaitos 

tendencijas, tarpusavio ryšius, naudojamas anali t inis aprašomasis  

ir interpretacinis  metodai. Gretinant tautosakinę medžiagą su 

papročiais, ieškant paralelių kitų kalbinių-kultūrinių grupių 



19 

 

 

mitologijoje ir tautosakoje, taikomas istorinis lyginamasis  

metodas. 

XIX amžiuje susiformavusi romantiškosios pakraipos mitologijos 

mokykla daugelio mitinių vaizdinių ir motyvų kilmės ieškojo gamtos 

reiškinių pasaulyje, dažnai neaiškų mitinį personažą laikydami saulės, 

mėnulio ar kito dangaus šviesulio personifikacija. Nors vėliau šios 

mokyklos nuostatos dėl pozityvizmo įtakos sulaukė nemažai kritikos, 

vis dėlto šiuo metu pripažįstamas teigiamas jos įnašas į mitologijos 

mokslą, mitologinių vaizdinių sąsajų su gamtine aplinka paieškos 

tebelaikomos vertingomis interpretacijoms, nors ir vengiama 

primityvaus schematizavimo. Atsižvelgti į gamtinius provaizdžius itin 

svarbu ir analizuojant latvių mitologines dainas, kadangi jos išlaikė 

daug archaiškų bruožų, dangaus ir atmosferos reiškiniai jose reiškiami 

gausiomis ir įvairailypėmis mitinėmis ir poetinėmis metaforomis. 

XX a. pirmojoje pusėje mitologijos tyrėjai ir folkloristai buvo linkę 

ieškoti pasakojimo ar dainos Ur-formos ar Ur-mito – originalios 

(pirminės) siužeto formos, o mitu laikė idealų hipotetinį kūrinio tipą, 

iš kurio kilę kiti žinomi variantai (Frog 2018a: 4). Neretai toks 

pirminis mitas būdavo rekonstruojamas, remiantis tik vienu ilgesniu 

ar keliais mitinio siužeto variantais.  

Mūsų darbe tokių skubotų, tik kelių siužetų ar motyvų analize 

paremtų išvadų vengiama. Remiamasi latvių tyrinėtojo Ludvigo 

Adamovičiaus metodologine prieiga: iš pradžių atliekama tiriamų 

dainų tekstų analizė, įvardijami jose jungiami skirtingi motyvai ir 

nustatomi jų ryšiai su kitomis dainomis (Adamovičs 1940b: 420, 422, 

437–438, 454–455). Tik įvertinus kiekvieno atskiro motyvo reikšmę, 

suderinimą su kitais motyvais dainų siužetuose, atsižvelgus į dainų 

siužetų ir motyvų varijavimą, galima ieškoti platesnio mitologinio 

tokios medžiagos pagrindimo. 

Dangiškieji vaizdiniai ir personažai darbe nagrinėjami ne kaip 

religinės sistemos dėmenys, o visų pirma kaip tautosakos ir 

mitologijos kūrinių įvaizdžiai, nes tokia yra pagrindinė tyrimo 

medžiaga (yra išlikę tik senųjų mitų fragmentai, nėra ritualų aprašų, 

nepakankamai aiškūs mitinių personažų tarpusavio ryšiai ir t. t.), o 



20 

 

 

visa vaizdinija atkuriama, remiantis vėlyvos folklorinės medžiagos 

analize. 

Poreikis mitologijoje išskirti skirtingo istorinio laikotarpio 

sluoksnius, ieškoti archaiškiausių detalių ir mėginti nustatyti 

naujesnius vaizdinius yra pagrįstas, tačiau tuo pačiu kyla rizika, kad 

dalis netipiškų kūrinių variantų gali būti atmesti kaip nesvarbūs ir 

susiję su pasaulėžiūrinės sistemos irimu. Mūsų požiūriu, ne tik 

konkretūs motyvų variantai, bet ir jų skirtumai gali būti reikšmingi 

kaip vykusios religinės kaitos procesų bei egzistavusių įtakų 

liudijimai. 

Darbe susitelkiama į tautosakinių ir mitologinių motyvų analizę, o 

detaliais astronomijos duomenimis paremtas personažų sąsajų su 

dangaus šviesuliais vertinimas paliekamas etnoastronomijos mokslo 

specialistams. 

Latvių mitologinėse dainose su dangiškųjų vestuvių motyvais 

minimas nuotakos vardas Saules meita (var. dgs. Saules meitas). Jo 

perskaitymas laikomas problemišku, nes latvių kalboje gali reikšti tiek 

Saulės dukrą, tiek pačią Saulę, dar netekėjusios merginos statusu 

(„mergelę Saulę“). Vienas žymiausių latvių mitologų H. Biezajas 

„tikrąja“ nuotaka šiuose motyvuose laikė Saulę. Tad siekiant 

korektiškumo darbe bus verčiama tiek „Saulės dukra“ (kai toks 

personažo santykis su Saule akivaizdžiai matomas), tiek atsargiau 

„Saulės mergelė“ (kuomet tiksli reikšmė ne visiškai aiški). Pastarasis 

terminas atitinka ir anglakalbėje literatūroje vartojamą „Sun Maiden“. 

Dėl šios priežasties, taip pat dėl to, kad latvių ir lietuvių mitologijoje 

žinomi tiek Saulės dukros vestuvių, tiek Saulės ir Mėnesio (Mėnulio) 

vestuvių motyvai, bendriausia prasme bus vartojamas terminas 

„dangiškosios vestuvės“, o konkretizuojant „Saulės dukros vestuvės“. 

Verčiant latvių mitonimą Perkons (Perkuonas) vartojama 

sulietuvinta forma „Perkūnas“, Verčiant Mēnesis ir stengiantis 

atkartoti pradinę formą rašoma „Mėnesis“, taip atskiriant nuo 

„mėnulio“ kaip šviesulio. Latvių mitonimo Dievs deminutyvinė forma 

Dieviņš (kaip personažas nebūtinai visais atvejais identiškas Dievui) 

verčiama „Dievužis“. Cituojamose dainose pasitaikančios kitų 



21 

 

 

mitonimų deminutyvinės priesagos paliekamos panašios (pvz., 

Auseklits – Auseklytis) arba keičiamos į įprastas lietuviškas (pvz., 

Mēnesitis – Mėnesėlis). 

Disertacijos struktūra. Darbą sudaro įvadas, šaltinių ir tyrinėjimų 

apžvalga, trys dalys ir išvados. Įvade aprašoma disertacijos problema 

ir tyrimo objektas, tyrimo aktualumas ir naujumas, tikslas ir 

uždaviniai, ginamieji teiginiai, tyrimo naujumas ir aktualumas, 

metodai ir metodologija. Šaltinių ir tyrinėjimų apžvalgoje išskirta 

aktualių istorinių šaltinių (iki XVIII a. pab. žodynų) ir latvių bei 

lietuvių tautosakos apžvalga, moksliniai tyrimai iki XX a. vidurio 

(Antrojo pasaulinio karo) ir nuo XX a. vidurio. 

Pirmoje dalyje nagrinėjami mitinių personažų (Saulės ir Mėnesio, 

Saulės dukros, Dievo ir Dievužio, Dievo sūnų ir Auseklio, Laimės, 

Perkūno), kurie figūruoja latvių dainose su dangiškųjų vestuvių 

motyvais, identifikacijos ir charakteristikos probleminiai klausimai, 

pristatomos ir analizuojamos tyrinėtojų pasiūlytos skirtingos 

interpretacijos. 

Antroje dalyje analizuojami pagrindiniai Saulės dukros 

(dangiškųjų) vestuvių motyvai latvių mitologinėse dainose, 

pristatomos ir kritiškai įvertinamos tyrinėtojų iki šiol pateiktos 

skirtingos šių motyvų interpretacijos. Ilgesnio siužeto mitologinės 

dainos su Perkūno nutrenkto medžio motyvu vertinamos kaip 

sudėtingi kontaminuoti dariniai, kurių nevienareikšmių vaizdinių 

semantikai atskleisti reikalingas platesnis tautosakinis kontekstas. 

Trečioje dalyje atliekama lyginamoji mitologinė analizė, pristatant 

nagrinėtus latvių dainų mitologinius motyvus platesniame istoriniame 

ir geografiniame kontekste. Lyginimui pasirinktos kilmės ir istorinės 

geografijos atžvilgiu artimos, labiau akivaizdžių ir mokslinėje 

tradicijoje aptariamų paralelių turinčios indoeuropiečių (indoiranėnų, 

graikų ir romėnų, germanų, slavų) ir finougrų (Baltijos finų, samių, 

mordvių) tradicijos. Šioje dalyje paliečiama platesnė su dangiškąja 

mitologija susijusi problematika nei vien mitinių vestuvių motyvai: 

nagrinėjami dangiški motyvai ir vaizdiniai, aktualūs latvių mitinių 

personažų identifikacijai ir kilmei nustatyti (kelionės dangumi, 



22 

 

 

skirtingų paros dalių metaforos, aušros ir Veneros planetos dievybių 

santykis ir kt.). Nuodugniau nagrinėjami platesniame areale pasklidę 

lyginamuoju požiūriu aktualūs mitologiniai motyvai (aušros arba 

rytmečio žvaigždės moteriškos dievybės persekiojimas indoiranėnų ir 

graikų tradicijose, griausmavaldžio siautėjimas pokylyje Baltijos ir 

Pavolgio regiono tradicijose). 

Galiausiai ketvirtoje dalyje aptariami dangiškųjų vestuvių motyvų 

sąsajų su mėnulio fazėmis ir latvių kalendorinėmis šventėmis 

klausimai, saikingai panaudojant lyginamąją medžiagą. 

Išvadose apibendrinami rezultatai, gauti išnagrinėjus latvių dainų 

mitinių dangiškųjų vestuvių personažų prigimtį ir tų vestuvių motyvus 

tautosakiniu ir lyginamuoju mitologiniu aspektu. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



23 

 

 

 IŠVADOS  

1. Disertacijoje atlikta ankstesnių tyrinėjimų apžvalga pagrįstai 

įrodė, kad nuo pat mitologijos kaip mokslo radimosi pradžios tyrėjai 

atkreipė dėmesį į tai, kad dangaus šviesuliai buvo itin svarbūs įvairių 

pasaulio tautų mitologijose. Dangaus kūnai buvo personifikuojami ir 

jų judėjimas dangaus skliautu buvo aiškinamas, pasitelkiant analogijas 

su socialiniais žmonių santykiais. Vienas iš tokių buvo santuokos 

institutas, o įvairūs vedybų aspektai buvo aktualizuojami ir 

mitologijoje. 

Disertacijoje daugiausiai dėmesio buvo skirta latvių mitologinėms 

dainoms, kuriose vaizduojamos mitinės dangiškosios vestuvės. Latvių 

dainuojamojoje tautosakoje iš tiesų užfiksuota gausiausia mitologinė 

informacija apie personifikuotų dangaus šviesulių meilės ryšius, 

vedybines intencijas ir su tuo susijusias tarpusavio santykių kolizijas. 

Galima apibendrinti, kad latvių mitologinėms dainoms būdinga 

dangiškųjų vestuvių siužetinė linija, kai Mėnesis skaičiuoja žvaigždes 

ir vienos – Auseklio – neranda, šis atsiduria Saulės dukros (Saulės 

mergelės) vestuvėse, kur Perkūnas nutrenkia auksinį ąžuolą arba obelį, 

o po to Saulė verkdama renka jo šakas. Kartais įvedama papildoma 

siužetinė linija – lyrinis herojus stebuklingo žirgo arba augalo dėka 

atsiduria danguje vykstančiose Saulės dukros vestuvėse, kur dalyje 

dainų jo drabužius apšlaksto Perkūno nutrenkto ąžuolo kraujas. 

Kai kurie mitinių latvių dainų vaizdiniai apie Saulės dukros (Saulės 

mergelės) vestuves paremti gamtiniais provaizdžiais (žvaigždžių ar 

planetų judėjimas, su ryto ar vakaro šviesa susiję reginiai ir kt.). Tai 

rodo, kad dainas kūrę žmonės buvo atidūs supančiosios aplinkos 

stebėtojai, o nesuprantamus reiškinius mėgino paaiškinti ne tik 

įtraukdami juos į bendrą mitologinių tikėjimų kontekstą, bet ir 

ieškodami sąsajų su fizine ir socialine realybe bei nusistovėjusiomis 

paprotinėmis normomis. Galbūt todėl dainose įvairiai jungiami 

dangiškųjų vestuvių motyvai taip pat atspindi ir tradicinių vedybų 

ritualo etapus (piršlybos, svetimo vestuvininkų pulko atvykimas, 

kraičio ir nuotakos išvežimas), o Dievo sūnaus ir Saulės dukros 



24 

 

 

personažai reprezentuoja idealizuotą besiruošiančios tuoktis vaikino ir 

merginos porą. Disertacijoje latvių dainų siužetai taip pat gretinti su 

negausiais latvių mitologinių sakmių tekstais, kuriuose, skirtingai nei 

dainose, dominuoja Saulės ir Mėnesio vedybų ir pastarojo 

neištikimybės (įskaitant kėsinimosi į Saulės dukrą) tema. 

Atitinkama lietuvių medžiaga nėra gausi ir išsami. Itin daug tyrėjų 

dėmesio sulaukusi L. Rėzos paskelbta daina apie Aušrinės vedybas yra 

artimesnė latvių dainoms, todėl jos priskyrimas lietuvių tautosakos 

tradicijai ir autentiškumas yra abejotini. XX a. užrašyti lietuvių 

tikėjimai, taip pat keli mitologinių sakmių tekstai apie saulės ir 

mėnulio santuoką, skyrybas, jų vaikus. Kiti pavienėse dainose ir 

sutartinėse figūruojantys fragmentiški vaizdiniai gali būti vertinami 

tik kaip papildoma medžiaga, atskleidžianti kai kuriuos mitinių 

dangiškųjų personažų santykių aspektus lietuvių mitologijoje. 

2. Latvių mitologinių dainų vaizdinių interpretavimą apsunkina ne 

tik dainų tekstų įvairovė, jų fragmentiškumas, bet ir nemažas 

varijavimas, įskaitant personažų vardų kaitą tuose pačiuose 

motyvuose. Dievužį (la. Dieviņš), atsižvelgiant į tam tikras jo 

charakteristikas, kai kuriose dainose galima hipotetiškai tapatinti su 

Mėnesiu (mėnuliu). Saulės mergelė (la. Saules meita) pagal dirbamus 

darbus ir jai taikomas metaforas artima tekančiai ir besileidžiančiai 

Saulei, kai kada yra jos sinonimas. Kita vertus, ji pasirodo ir kaip 

Saulės dukra arba kelios dukros, kurios gali būti siejamos su aušra arba 

su švintančio rytinio dangaus audėjų mitologema. Latvių dainose 

Saulės dukros sąsaja su mitiniais dangaus vartais beveik neminima, 

labiau su vartų semantika susijusi Laimė, kuri seniau latvių 

mitologijoje galėjo būti artimesnė rytmečiu pasirodančioms dangaus 

dievybėms. Saulės mergelę lankančių Dievo sūnų arba Auseklio 

motyvas leidžia juos sieti su dangaus šviesuliais, pasirodančiais 

priešaušrio danguje netoli rytinio horizonto. 

3.  Labiau išplėtoti latvių mitologinių dainų apie dangiškąsias 

vestuves siužetai yra nevienalyčiai, susidedantys iš kontaminuotų 

motyvų. Persidengiantys jaunikių – Auseklio ir Mėnesio – vaidmenys 

gali atspindėti skirtingus siužetus ar vaizdinius, kurie buvo derinami, 



25 

 

 

jungiami arba neigiami dainų tekstais. Tai liudija gyvus mitologijos 

kaitos ir tautosakinės kūrybos procesus. Daugelis šiose mitologinėse 

dainose minimų vestuvių mitinių dalyvių, motyvų ir formulių 

pasitaiko ir latvių vestuvinėse dainose arba atitinka vestuvinių 

papročių semantiką. Perkūno trenkimas į medį simbolizuoja priešingo 

vestuvininkų pulko karingumą, verkianti Saulė – ištekintos dukros 

gedinčią motiną. Kiti vaizdiniai (auksinis vainikėlis, ąžuolo kraujas) 

rodo prasidėjusią laisvesnę šių dainų siužetų plėtotę, kai, pasiremiant 

atskirais našlaičių ir mitologinių dainų apie lipimą į dangų motyvais, 

buvo tolstama nuo dangiškųjų vestuvių siužetinio branduolio ir 

prasmių. Atskirai siužetinei linijai priklauso L. Rėzos lietuvių kalba 

paskelbta daina „Aušrinė“, tačiau dėl atsekamo jos autorinio 

perkūrimo proceso tiek Aušrinės personažo vaidmuo, tiek krauju 

apšlakstyto vainikėlio vaizdinys nebūdingi latvių dainų variantams, 

netinka dangiškųjų vestuvių siužetui rekonstruoti. 

4.  Etiologiniai mitai apie dangaus šviesulių atsiradimą su merginų 

persekiojimo, o neretai ir incesto motyvais yra plačiai paplitę 

pasaulyje. Manytina, kad panašūs naratyvai galimai buvo pažįstami 

seniausiems šiaurės rytų Europos gyventojams. Saulės ir Saulės 

dukros skirties klausimas susijęs su saulės kaip moteriškos dievybės 

genezės šiaurės Europoje problematika. Latvių Saulės mergelė savo 

įvaizdžiu ir vardu primena Baltijos finų ir samių saulės ir mėnulio 

mergeles. Atrodo, kad moteriškų rytinės ir vakarinės žvaigždžių 

garbinimas, kaip ir mėnulio poravimas su viena iš jų, buvo atneštas 

vėliau ir latvių mitologijoje neįsitvirtino. Savo ruožtu pas latvius išliko 

mitinis motyvas apie Auseklio dėmesį Saulės dukrai, kuriam paralelių 

galima ieškoti germanų mitologijoje. Perkūno nutrenkto medžio 

vaizdinys yra būdingas nuo Skandinavijos iki Pavolgio paplitusiam 

dangiškųjų vestuvių pokylyje siautėjančio griausmavaldžio motyvui. 

Disertacijoje atlikta indoeuropiečiams ir finougrams priklausančių 

etninių grupių dangiškųjų mitologinių vaizdinių analizė ir 

sugretinimas lyginamuoju aspektu su atitinkamais latvių mitiniais 

įvaizdžiais ir motyvais atskleidė, kad specifiniai latvių mitologiniai 

dangiškųjų vestuvių motyvai (vyriškos rytinės žvaigždės kelionė pas 



26 

 

 

mylimąją, griausmavaldžio siautėjimas vestuvėse) savo kilme siekia 

bent geležies amžiaus Baltijos regiono mitologijų sluoksnį, tačiau 

atskiri elementai (aušros/Saulės mergelės įvaizdis) gali būti dar 

senesni – kilę iš indoeuropiečių bendros protėvynės laikų. 

5.  Soliarinių ir aušros dievybių garbinimo pėdsakų tyrėjai ieško 

latvių pavasario ir vasaros švenčių papročiuose ir tautosakoje, rečiau 

įžvelgiama sąsaja su rudeniu kaip tradiciniu vestuvių sezonu. Kai 

kurie latvių Joninių dainų vaizdiniai gali būti paremti tarptautiniu 

mergelės (aušros) pamesto papuošalo motyvu, sietinu su rasos 

simbolika. Jis galėjo būti aktualizuotas dėl Jurginių ir Joninių 

papročiuose ir tikėjimuose rasai teiktos ypatingos reikšmės. Šis 

motyvas pasitaiko ir slovėnų kalendorinėse bei baltarusių rugiapjūtės 

dainose. Joninių rytą patekančios Saulės mitinė raiška (ji prausiasi, 

puošiasi, šokuojasi, šoka) gali būti aiškinama ir kaip iškilmingo 

vestuvių laiko ženklas. Su šia vidurvasario švente galbūt buvo siejami 

ir kiti motyvai: mitinės pirties, Saulės dukrą lankančių Dievo sūnų ar 

Auseklio, tačiau apjungti bent dalį šių mitinių fragmentų į nuoseklesnį 

siužetą kol kas yra sudėtinga ir ryšius tarp jų galima nužymėti tik 

bendrais bruožais. Neaišku, ar Saulės dukros siekiančio Mėnesio ir 

Perkūno nutrenkto ąžuolo motyvai turi kokį nors ryšį su 

kalendorinėmis šventėmis. Jie galėjo susiformuoti vėliau, nei 

soliariniai vasaros saulėgrįžos papročiai, t. y. Saulės kultui prarandant 

ankstesnes pozicijas. 

6. Latvių dainuojamoji tautosaka yra daugiasluoksnė ir išlaikiusi 

daugiau archaiškų bruožų. Latvių dainose bandoma įvairiais būdais 

jungti ir derinti skirtingus mitinius motyvus. Tuo tarpu disertacijoje 

nagrinėtos lietuvių vestuvinės, karinės, šeimos ir darbo dainos yra 

daugiausia lyrinės. Jose dangaus šviesuliai paralelizmo principu 

gretinami su šeimos nariais ir kasdieniais jų santykiais, tačiau nėra 

mitologinės tokių santykių traktuotės. Lietuvių dainose, tikėjimuose ir 

pasakose ryškesnis rytinės žvaigždelės – Aušrinės (arba Rytinės ir 

Vakarinės), patarnaujančios saulei arba klaidžiojančios tarp saulės ir 

mėnulio, – vaizdinys, kuris artimesnis baltarusių nei latvių tautosakai. 

Skirtingai nei lietuvių Aušrinė, latvių Saulės dukra, išskyrus vieną kitą 



27 

 

 

išimtį, nepasižymi žvaigždiškais bruožais. Tiek lietuvių, tiek kitų, jau 

išnykusių, baltų genčių mitologijose nežinomas ir Auseklio kelionės 

pas Saulės dukrą motyvas, nebent su šiuo vyrišku personažu 

gretintume XVI a. paminėtą sūduvių dievą Aušautą. 

7. Disertacijoje apibendrinta ir skirtingais pjūviais išnagrinėta gausi 

latvių, lietuvių bei kitų tautų folklorinė ir mitologinė medžiaga apie 

dangiškąsias vestuves ir jų personažus bei suformuluotos išvados gali 

tapti atspirties tašku ir kitiems mokslininkams, toliau plėtojant baltų 

mitinės dangiškosios vaizdinijos tyrimus. Disertacijoje argumentuotai 

parodyta, kad atskirų detalių ir fragmentų nagrinėjimas pavieniui, 

nematant jų kompleksiškai bendrame mitologijos vaizde, yra mažai 

perspektyvus. Ypač aktualu tiksliau skirti latvių ir lietuvių mitinių 

personažų bruožus ir turėti omenyje L. Rėzos dainų mitinių vaizdinių 

patikimumo klausimą. Disertacijos apimtis lėmė, kad buvo išnagrinėti 

tik svarbiausieji dangiškųjų vestuvių mitinio siužeto aspektai. 

Tolesniais tyrimais derėtų pratęsti atskirų mitologinių motyvų (Aušros 

pamestų papuošalų, Perkūno kaip pavojingo vestuvių dalyvio) 

semantikos paieškas, aiškintis, kurie mitiniai dainų vaizdiniai ir kokiu 

mastu paremti ikikrikščioniškąja mitologija, o kurie yra susiformavę 

vėliau. Be to, papildomai pasitelkus etnoastronomijos duomenis, 

reiktų dar plačiau aptarti Auseklio, Dievo sūnų ir Saulės dukros 

personažų sąsajų su dangaus šviesuliais klausimą. Geras baltiškos 

medžiagos išmanymas lietuvių ir latvių tyrėjams atveria kelią 

patikrinti ankstesnes lyginamąsias indoeuropiečių dangiškųjų 

vestuvių mitų rekonstrukcijas ir, įvertinus senesnius ir naujesnius šių 

mitų elementus, pateikti dar daugiau naujų įžvalgų. 

 

 

 

 

 



28 

 

 

PUBLIKACIJŲ SĄRAŠAS 

PUBLIKĀCIJU SARAKSTS 

 

1. „Perkūno nutrenkto medžio motyvas: sąsajos su vestuviniais 

papročiais“, Tautosakos darbai, t. 56, 2018, p. 84–109. Prieiga 

internete: http://www.llti.lt/failai/TD-56-84-109.pdf [žiūrėta 2022-07-

17]. 

2. „Auksinių šakų ir vainikėlio motyvai latvių mitologinėse dainose 

apie Saulės dukros vestuves“, Tautosakos darbai, t. 60, 2020, p. 60–

78. Prieiga internete: 

http://www.llti.lt/failai/TD60_spaudai_internetui-46-64.pdf [žiūrėta 

2022-07-17]. 

 

PRANEŠIMAI DISERTACIJOS TEMATIKA 

REFERĀTI DISERTĀCIJAS TEMATIKĀ 

1. „Dangiškųjų vedybų mitas baltų mitologijos ir tautosakos 

kontekste“. Jungtinėje visos Lietuvos etnologijos doktorantų 

konferencijoje „VERITAS ETHNOLOGICA: etnologijos doktorantų 

tyrimų gairės“, Klaipėdos universitete, 2017 m. gegužės 11–12 d. 

2. „Dangiškųjų vedybų mito motyvai: priskiriami ir spėjami“. 

Tarptautiniame akademiniame baltistų seminare „Baltistų agora: 

literatūra, kultūra, mitologija“ Rygoje, 2017 m. spalio 12–14 d. 

3. „Saulės dukros vestuvių mito struktūra: religiniai, tautosakiniai, 

paprotiniai kontekstai“. III Nacionalinėje etnologijos doktorantų 

konferencijoje „Veritas Ethnologica 2018“ Lietuvos istorijos institute, 

Vilniuje, 2018 m. gegužės 03–04 d. 

4. „A Tree Struck by the Thunder-God in the Heavenly Marriage 

Myth“. 6-ojoje Baltijos studentų konferencijoje „Bridges in the 

Baltics“ Tartu universitete, 2018 m. spalio 05–06 d. 

5. „Thunderer – A Judge and a Punisher in a Love Relationship“. IX 

tarptautinėje jaunųjų tautosakininkų konferencijoje „(Ir)relevance of 

http://www.llti.lt/failai/TD-56-84-109.pdf
http://www.llti.lt/failai/TD60_spaudai_internetui-46-64.pdf


29 

 

 

Classical Folkloristics in the 21st Century“ Lietuvių literatūros ir 

tautosakos institute, 2019 m. rugsėjo 18–20 d. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



30 

 

 

TRUMPOS ŽINIOS APIE DISERTANTĄ 

ĪSA INFORMĀCIJA PAR DISERTANTU 

 

Rokas Sinkevičius 

E-mail: sinkevicius@gmail.com 

 

Išsilavinimas 

2007–2011 m. bakalauro studijos Vytauto Didžiojo universitete, 

etnologijos ir folkloristikos bakalauro laipsnis. 

2011–2013 m. magistro studijos Vytauto Didžiojo universitete, 

etnologijos ir folkloristikos magistro laipsnis. 

2015–2021 m. etnologijos studijos jungtinėje Vilniaus universiteto, 

Lietuvių literatūros ir tautosakos instituto ir Lietuvos muzikos ir 

teatro akademijos doktorantūroje. 

 

Darbovietė 

Nuo 2011 m. muziejininkas Kauno miesto muziejuje. 

 

Izglītība 

2007.–2011. g. – bakalaura līmeņa studijas Vītauta Dižā universitātē, 

bakalaura grāds etnoloģijā un folkloristikā.  

2011.–2013. g. – maģistrantūras studijas Vītauta Dižā universitātē, 

maģistra grāds etnoloģijā un folkloristikā. 

2015.–2021. g. – etnoloģijas studijas Viļņas Universitātes, Lietuviešu 

Literatūras un folkloras institūta un Lietuvas Mūzikas un teātra 

akadēmijas kopīgajā doktorantūras programmā. 

 

Darba vieta 

Kopš 2011. gada – muzeja darbinieks Kauņas pilsētas muzejā.



PIEZĪMĒM 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Vilnius University Press 

9 Saulėtekio Ave., Building III, LT-10222 Vilnius 

Email: info@leidykla.vu.lt, www.leidykla.vu.lt 

Print run 25 


