
VILNIUS UNIVERSITY 

INSTITUTE OF LITHUANIAN LITERATURE AND FOLKLORE 

LITHUANIAN ACADEMY OF MUSIC AND THEATRE 

 

 

 

 

 

 

 

 

Vita 

DŽEKČIORIŪTĖ-MEDEIŠIENĖ 
 

 

Children’s Mythical Fears in 

Lithuanian Folklore Practices 
 

 

 

 

SUMMARY OF DOCTORAL DISSERTATION 

 

Humanities,  

Ethnology (H 006) 

 

VILNIUS 2022 



The dissertation was prepared between 2013 and 2022 at Vilnius 
University. 
 

Academic supervisor – Dr. Dainius Razauskas (Institute of Lithuanian 
Literature and Folklore, Humanities, Ethnology, H 006). 

Academic consultant – Prof. Dr. Birutė Jasiūnaitė (Vilnius University, 
Humanities, Philology, H 004). 
 

This doctoral dissertation will be defended in a public meeting of the 
Dissertation Defence Panel:  
 

Chairperson – Dr. Radvilė Racėnaitė (Institute of Lithuanian Literature 
and Folklore, Humanities, Ethnology, H 006). 

Members: 
Assoc. Prof.  Dr. Laimutė Anglickienė (Vytaytas Magnus University, 
Humanities, Ethnology, H 006). 

Prof. Dr. Rimantas Balsys (Klaipėda University, Humanities, 
Ethnology, H 006). 
Dr. Jurgita Macijauskaitė-Bonda (Vytaytas Magnus University, 

Humanities, Ethnology, H 006). 
Dr. Rasa Paukštytė-Šaknienė (Lithuanian Institute of History, 

Humanities, Ethnology, H 006). 
 
The dissertation shall be defended at a public meeting of the Dissertation 

Defence Panel at 13:00 on 29 November 2022 in the first floor meeting 
room in the Central Building of the Institute of Lithuanian Literature and 
Folklore. 

Address: Antakalnio str. 6, Vilnius, Lithuania 
Tel. +370 526 21943; e-mail: direk@llti.lt  
 

The text of this dissertation can be accessed at the libraries of Vilnius 
University, Institute of Lithuanian Literature and Folklore, and 

Lithuanian Academy of Music and Theatre as well as on the website of 
Vilnius University: www.vu.lt/lt/naujienos/ivykiu-kalendorius

mailto:direk@llti.lt
http://www.vu.lt/lt/naujienos/ivykiu-kalendorius


VILNIAUS UNIVERSITETAS 

LIETUVIŲ LITERATŪROS IR TAUTOSAKOS INSTITUTAS 

LIETUVOS MUZIKOS IR TEATRO AKADEMIJA 

 

 

 

 

 

 

 

 

Vita 

DŽEKČIORIŪTĖ-MEDEIŠIENĖ 
 

 

Vaikų mitinės baimės lietuvių 

folkloro praktikose  
 

 

 

 

DAKTARO DISERTACIJOS SANTRAUKA 

 

Humanitariniai mokslai,  

Etnologija (H 006) 

 

VILNIUS 2022 

 



Disertacija rengta 2013–2022 metais Vilniaus universitete. 

 

Mokslinis vadovas – dr. Dainius Razauskas (Lietuvių literatūros ir 

tautosakos institutas, humanitariniai mokslai, etnologija, H 006). 

Mokslinė konsultantė – prof. dr. Birutė Jasiūnaitė (Vilniaus 

universitetas, humanitariniai mokslai, filologija, H 004). 

 

Gynimo taryba:   

Pirmininkė – dr. Radvilė Racėnaitė (Lietuvių literatūros ir tautosakos 

institutas, humanitariniai mokslai, etnologija, H 006). 

Nariai: 

doc. dr. Laimutė Anglickienė (Vytauto Didžiojo universitetas, 

humanitariniai mokslai, etnologija, H 006),  

prof. dr. Rimantas Balsys (Klaipėdos universitetas, humanitariniai 

mokslai, etnologija, H 006), 

dr. Jurgita Macijauskaitė-Bonda (Vytauto Didžiojo universitetas, 

humanitariniai mokslai, etnologija, H 006), 

dr. Rasa Paukštytė-Šaknienė (Lietuvos istorijos institutas, Vytauto 

Didžiojo universitetas, humanitariniai mokslai, etnologija, H 006). 

 

Disertacija ginama viešame Gynimo tarybos posėdyje 2022 m. lapkričio 

mėn. 29 d. 13 val. Lietuvių literatūros ir tautosakos instituto Centrinių 
rūmų 1 aukšto posėdžių salėje. Adresas: Antakalnio g. 6, Vilnius, 
Lietuva), tel. +370 526 21943 ; el. paštas: direk@llti.lt 

 
Disertaciją galima peržiūrėti Vilniaus universiteto, Lietuvių literatūros ir 
tautosakos instituto ir Lietuvos muzikos ir teatro akademijos bibliotekose 

ir VU interneto svetainėje adresu: https://www.vu.lt/naujienos/ivykiu-
kalendori

mailto:direk@llti.lt


5 

 

 

SUMMARY 

INTRODUCTION 

The object of the research is the expression and experience of 

children's mythical fears in Lithuanian folklore practices. 

 

Research problem. Fear, as other basic emotions, can be 

perceived as a dual phenomenon: on the one hand, it is closely related 

to human psychophysiology and is partially innate; on the other hand, 

it is learned socially, therefore, it is acquired.1 This duality of the 

notion of fear makes its research in human sciences complex as it is 

difficult to distinguish the psychophysiological expression from how 

fear is reflected in culture and how culture shapes it. It may be 

discussed what is more important to emotions - their innate 

psychophysiological nature or the influence of culture. Though this 

work tries to take into account both aspects and look for their points 

of mutual interaction, it is still a piece of folkloristic research and 

therefore looks at fear more as a culturally influenced emotion. 

Mythical fears are fears that have mythical shapes of expression 

and mythical explanation. They can be related to real threats but they 

are not limited to them. Children's mythical fears are a multifaceted 

phenomenon that encompasses children's psychophysical and social 

development, mythical thinking and the expression of emotions in 

culture. From the moment of birth, children live in the environment 

where they take over cultural constructs as they are rendered by adults. 

These constructs are presented through folklore practices - various 

actions related to folklore. Fear can be created consciously and can 

just transpire. This depends on differing relationships of power. The 

 

 
1 Ekman Paul. “Basic Emotions”, in: Handbook of Cognition and Emotion, 

ed. Tim Dalgleish and Mick Power, Chichester: John Wiley & Sons, 1999, p. 

51. 



6 

 

 

person that creates fear has a wish to frighten another, and fear comes 

to a person that is afraid. In traditional culture, parents, making use of 

a power relationship, made children experience fears and used them 

as a means to control children. It is this social children's control that 

makes mythical fears come into view. This attitude towards the child 

is an inner phenomenon of the tradition and differs from some 

anthropological works that study contemporary childhood and may be 

called child-centered.2 Child-centered approach is based on 

attachment theory that was developed in the middle of the 20th century 

by psychologist John Bowlby and focuses on child individuality and 

high responsiveness to their needs.3 In today's world, parents and 

teachers follow this approach and avoid any situations that may 

frighten children.4 American anthropologist David Lancy presents a 

model of neontocracy versus gerontocracy based on long-term and 

varied studies of various world cultures, both old and contemporary 

ones. According to this scientist, neontocracy is a consequence of the 

Western culture of the 20th century which is typical only of a small 

part of various world cultures where children are socially highly 

valued and the activities of parents and grandparents are directed 

towards children's welfare. Inversely, even today, gerontocracy that is 

typical of pre-modern European culture and all traditional cultures is 

still widespread in many parts of the world - in gerontocracy, old 

people and adults, and not children, are highly esteemed.5 Socially 

 

 
2 Meloni Francesca, Vanthuyne Karine, Rousseau Cecile. “Towards a 

Relational Ethics: Rethinking Ethics, Agency and Dependency in Research 

with Children and Youth”, Anthropological Theory, Vol. 15(1), 2015, p. 106–

123. 
3 Lancy David F. “Babies aren’t persons”, in: Different Faces of Attachment: 

Cultural Variations of a Universal Human Need, eds. H. Keller and H. Otto, 

Cambridge: Cambridge University Press, 2014, p. 66–70. 
4 Lancy David F. Raising Children: Surprising Insights from Other Cultures, 

Cambridge: Cambridge University Press, 2017, p. 104. 
5 Lancy David F. “Babies aren’t persons”, in: Different Faces of Attachment: 

Cultural Variations of a Universal Human Need, eds. H. Keller and H. Otto, 



7 

 

 

(though not biologically), up to a certain age children may even be 

considered as 'non-persons'.6 In gerontocratic traditional Lithuanian 

culture, where a community way of life and community norms were 

of particular importance, the child was considered to be a part of the 

community, without emphasising its individuality. He was looked at 

as an object to be socialised rather than a separate actor with their own 

voice. The dissertation takes this attitude of traditional culture, which 

is supported by folklore and ethnographic sources used in research, 

into account. 

Some folklorists highlight that one of the main functions of 

folklore is child socialisation in their community. In this case, folklore 

is used as a means of praise or chastising.7 Folklore practices that 

relate to children's mythical fears are undoubtedly of chastising nature. 

American researcher Simon J. Bronner calls folklore that fulfils this 

function punitive folklore,8 and anthropologist David F. Lancy names 

it coercive pedagogy, which, besides frightening, also includes 

ridiculing, teasing and shaming children as well as physical 

punishments.9 Echoing Bronner, it can be stated that childhood 

research in traditional Lithuanian culture from the perspective of 

 

 

Cambridge: Cambridge University Press, 2014, p. 77, 90; Lancy David F. 

2017. Raising Children: Surprising Insights from Other Cultures, 

Cambridge: Cambridge University Press, 2017, p. 5–6. 
6 Lancy David F. “Babies aren’t persons”, in: Different Faces of Attachment: 

Cultural Variations of a Universal Human Need, eds. H. Keller and H. Otto, 

Cambridge: Cambridge University Press, 2014, p. 66; Lancy David F. 2017. 

Raising Children: Surprising Insights from Other Cultures, Cambridge: 

Cambridge University Press, 2017, p. 33. 
7 Asplund Ingemark Camilla, Ingemark Dominic. Representations of Fear: 

Verbalising Emotion in Ancient Roman Folk Narrative, (FF 

Communications, No. 320), Helsinki: Academia Scientarium Fennica, 2020, 

p. 22. 
8 Bronner Simon J. The Practice of Folklore: Essays toward a Theory of 

Tradition, Jackson: University Press of Mississippi, 2019, 86. 
9 Lancy David F. Raising Children: Surprising Insights from Other Cultures, 

Cambridge: Cambridge University Press, 2017, p. 101–105. 



8 

 

 

folklore practices is an important element in the reflection that 

tradition serves as social-psychological power imposing a certain 

worldview.10 

Routinely, traditional folk culture survived in village 

communities up to and including the middle of the 20th century.11 

Materials and data researched in the dissertation cover the period 

between the end of the 19th century and the first part of the 20th 

century. Contextual materials are also important to the topic of the 

dissertation, and very often these are texts that were written down in 

the second half of the 20th century and reflect the realities of the 

beginning of the 20th century and sometimes even the end of the 19th 

century. Nevertheless, some existing features of folklore texts even at 

the end of the 20th century can reflect the continuation of the 

traditional culture. 

This research employs various folklore and ethnographic 

materials that includes practices of child raising and ethnomedicine, 

beliefs that reflect mythical thinking and relate to the notion of the 

child and fears, and other folklore texts of the end of the 19th century 

to the first part of the 20th century. Special attention is paid to the 

circumstances of text presentation and folklore practices related to 

them. Some materials that are relevant to this research, such as 

frightening expression used for children, have not been systematically 

collected or classified; therefore, personal childhood memories of 

older people and remarks made by folklore compilers in written works 

were also surveyed. Moreover, this enabled to find descriptions of 

circumstances of telling of folk-belief legends and tales of magic 

relevant to the research of children's mythical fears. 

 

 
10 Bronner Simon J. The Practice of Folklore: Essays toward a Theory of 

Tradition, Jackson: University Press of Mississippi, 2019, p. XVII. 
11 Stark Laura. „Sorcerers and Their Social Context in 19th–20th Century 

Rural Finland“, ARV Nordic Year book of Folklore, Vol. 63, 2007, p. 7. 



9 

 

 

Folklore is related to mythology because without the latter it is 

impossible to explain the origins of many of its ideas and images.12 

Folklore texts reflect various sociocultural phenomena and they are 

one way of expressing mythical thinking. This is why the dissertation 

studies children's mythical fears by analysing folklore texts 

(frightening expressions used for children, folk-belief legends and 

tales of magic), the circumstances of their presentation and 

manifestations of child raising practices that existed during the period 

under consideration. According to Finnish folklorist Lauri Honko, one 

of the psychophysical conditions that determine human mythical 

experience is fear.13 Depending on how frightening motifs are 

depicted in works of various genres, ways of experiencing fear also 

differ. Children experience fear when they hear frightening 

expressions in a different way than when listening to folk-belief 

legends or tales with cruel and violent elements. It is sometimes 

difficult to determine the genre of folklore texts precisely, due to some 

genre transformations and interaction between various genres - this is 

analysed in the dissertation on the basis of folklorist works14 that 

 

 
12 Sauka Donatas. Lietuvių tautosaka, Vilnius: Mokslo ir enciklopedijų 

leidybos institutas, 2007, p. 14. 
13 Honko Lauri 2013. Theoretical Milestones: Selected writings of Lauri 

Honko, ed. Pekka Hakamies and Anneli Honko, (Folklore Fellows’ 

Communications, No. 304), Helsinki: Academia Scientiarum Fennica, 2013, 

p. 140. 
14 von Sydow Carl Wilhelm. Selecteds Papeers on Folklore, ed. L. Bodker, 

Copenhagen: Rosenkilde and Bagger, 1948, p. 89–105, 166–188; Briggs 

Charles L. “The Pragmatics of Proverb Performances in New Mexican 

Spanish”, American Anthropologist, vol. 87, No. 4, 1985, p. 793–810; Briggs 

Charles L. “Treasure Tales and Pedagogical Discourse in Mexicano New 

Mexico”, The Journal of American Folklore, Vol. 98, No. 389, 1985, p. 287–

314; Dégh Linda 1969. Story-Telling in a Hungarian Peasant Community, 

translated by Emily M. Schossberger, Bloomington–London: Indiana 

University Press, 1969; Dégh Linda. Narratives in Society: a Performer-

Centered Study of Narration, (FF Communications, No. 255), Helsinki: 

Academia Scientiarum Fennica, 1995; Röhrich Lutz. Folktales and Reality, 



10 

 

 

discuss the purpose of different folklore genres and their 

psychological and social meanings. In studying children's mythical 

fears, it is very important to consider how these fears were experienced 

and therefore one needs to take into account the circumstances of such 

experiences. Various folklore practices that describe situations in 

which folklore texts are actualized provide most relevant details of 

such experiences. 

 

Terms and theoretical approaches 

Religion and mythology are closely interlinked; therefore, it is 

evident that some terms of religious studies are also used in mythology 

research. One such concept that is employed in this dissertation is the 

numinous or numinous experience developed by German theologian 

and the founder of the phenomenology of religion Rudolf Otto.15 

Numinous experience combines two quite different emotional states: 

fear and terror that arise from divine greatness and mystery, and 

attraction and fascination that the same mystery brings, also evoking 

marvel and curiosity.16 It is this ambivalence of numinous experience 

that manifests itself in the object of dissertation research, namely, 

children's mythical fears experienced through folklore practices - they 

evoke children's fascination and curiosity, or an attraction to 

frightening stories. 

Another concept important in this dissertation is the practice of 

folklore. American Simon Bronner advocates for this term that appears 

in the framework of his theory of 'practice'.17 It is a rather wide concept 

 

 

translated by Peter Tokofsky, Bloomington: Indiana University Press, 1991; 

Granbom-Herranen Liisa. “Proverbs from Childhood”, Proverbium, Vol. 26, 

2009, p. 151–170; Granbom-Herranen Liisa. “Women’s Place in Finnish 

Proverbs from Childhood”, Folklore, Vol. 46, 2010, p. 95–110; et al. 
15 Otto Rudolf 1946. The Idea of the Holy, London: Oxford University Press. 
16 Ibid: 31. 
17 Bronner Simon J. The Practice of Folklore: Essays toward a Theory of 

Tradition, Jackson: University Press of Mississippi, 2019. 



11 

 

 

that encompasses folklore texts, performance and the context of their 

performance, alongside all actions related to these three aspects. 

Moreover, this also includes material culture, human bodily 

experiences with all emotional expressions and psychological and 

social aspects of the impact of folklore. All the above-mentioned 

criteria of this theory are important to this study, which focuses not 

only on the analysis of texts but also on the contextual materials that 

are important in terms of their psychological and social aspects. For 

this reason, the dissertation uses the theory of 'practice' as the main 

approach of research. 

The intricacy of the object of the dissertation conditions the 

multidisciplinary nature of the study. The notion and expression of 

children's mythical fears under analysis is seen from the psychological 

and folklore research perspectives. The study attempts to follow the 

approaches that are characteristic of folklore and mythology studies; 

nevertheless, for the purpose of a more detailed study, it was necessary 

to include the science of psychology that studies mental phenomena. 

In balancing both fields, various aspects of experiences of children's 

mythical fears are discussed. Insights from several schools of thought 

in psychology (behavioural, cognitive, psychoanalytic and analytical 

psychology) were employed. Different approaches to the experiences 

of fear and human mental development of different schools of 

thoughts help demonstrate more detailed and nuanced features of 

children's mythical fears that are experienced through different 

folklore texts. 

 

The aim and objectives of the research. The aim of the 

dissertation is to research how children's mythical fears manifested 

themselves and were experienced in Lithuanian folklore practices at 

the end of the 19th century and the first part of the 20th century. 

To achieve this aim, the following objectives were defined: 

1. Showing how Lithuanian folklore practices embodied the 

child's relation to the mythical world; 



12 

 

 

2. Examining the mythical expression and experience of 

children's fears in traditional frightening expressions used for 

children; 

3. Establishing how children's experiences of mythical fears 

reveal themselves through frightening with folklore texts of expanded 

narrative, i.e. folk-belief legends and tales.  

 

The novelty and relevance of the research. Researchers in 

Lithuania have so far carried out little research on how children's 

mythical fears are expressed in the traditional culture; therefore, this 

dissertation attempts to fill the current gap. In this dissertation, 

children's fears are researched from the perspective of folklore 

practices, which shed light on the mythical notion of the child and the 

circumstances surrounding folklore for children in Lithuania from the 

end of the 19th century to the first part of the 20th century. In the 

process of conducting this research, much contextual material of the 

folklore related to children's mythical fears has been collected. This 

has been quite challenging as the recording of the material during the 

period under consideration was fragmentary and is scattered through 

various sources. The topic of the research, namely, how cruel and 

frightful tales and folk-belief legends are told to children, has also 

been scarcely researched in the scientific field. Its relevance is also 

confirmed by constantly emerging discussions in the public discourse 

focusing on a possible negative impact of such narratives on children's 

development and mental state. The specificity and the object of the 

research also require to consider psychological approaches that have 

so far been quite absent from the works of folklore researchers in 

Lithuania. Furthermore, this dissertation employs two terms, namely, 

mythical fears and folklore practices that are not well-established in 

Lithuanian folklore studies. The concept of children's mythical fears 

is used with the aim of naming, as precisely as possible, and defining 

the researched object. As it was mentioned above, the term folklore 

practices is taken from the works of American folklorist Simon J. 

Bronner. 



13 

 

 

Research material and methods. This dissertation combines 

analytical, descriptive, interpretative and comparative methods. 

Folklore and ethnographic data are examined by employing analytical, 

descriptive and interpretative methods. The comparative method is 

used to find parallels with folklore practices of other nations 

expressing the child's relation to the mythical work. This method is 

also used to examine the materials that reflect different historical 

periods. 

The dissertation makes use of folklore and ethnographic research 

sources that reveal Lithuanian folklore practices. Archival folklore 

sources (beliefs, customs, medical treatment practices, memories, 

stories, legends, tales, contextual folklore material) include materials 

from the Lithuanian Folklore Archives of the Institute of Lithuanian 

Literature And Folklore (LTR), the Archives of the Department of 

Ethnology and Anthropology of the Lithuanian Institute of History 

(LII ES) and the Ethnology and Folklore Archives of the Department 

of Cultural Studies of the Faculty of Humanities of Vytautas Magnus 

University (VDU ER). Research has also drawn on other important 

texts from various publications that included materials related to 

linguistic data (LKŽe, FŽ, VLKP), folklore (LRPS, LSP, LU, et al.), 

local history (DGKS, VėlMP, et al.) and personal memories reflecting 

an old way of village life (LKP, MarcP, MS, StMA, et al.). 

In the analysis of experiences of children's mythical fears, besides 

analysing folklore texts, it is also crucial to look at the circumstances 

surrounding the presentation of these texts that are part of folklore 

practices and at personal memories relating to children's mythical 

fears. 

 

Structure of the dissertation. The dissertation consists of the 

introduction, three parts, conclusions, lists of sources and bibliography 

references and the list of publications and presentations made on the 

topic of the dissertation. 

The first part presents child's relation to the mythical work in the 

traditional Lithuanian culture. First, it discusses the place of a new-



14 

 

 

born baby in the local village community, where mythical features are 

assigned to him/her. Next, it presents relations of these mythical 

children's features to mythical creatures and some animals, namely, 

fish and frogs, and to representatives on the sociocultural margins in 

the traditional Lithuanian worldview, namely, foreigners and beggars.  

The second part analyses frightening expressions used for children, 

mythical constructs that instil fear and their expression. The features 

of fear that children experience through these constructs are analysed. 

The importance of sensory experience, mythical dimension and 

children's perception capabilities to children's mythical fears is 

discussed. Moreover, this part presents the typology of frightening 

expressions used for children and analyses in more detail mythical 

constructs of some notable characters present in frightening 

expressions used for children. Also, it presents some note-worthy 

characters of frightening expressions individually, namely, the frog, 

baubas18 and maumas19. Enacted intimidation is analysed as a special 

example of folklore practices. One section of this part discusses 

contemporary frightening expressions used for children. Though these 

contemporary frightening expressions fall outside the timeframe 

analysed in the dissertation, they are instrumental in highlighting the 

specificities of folklore texts characteristic of the traditional culture 

and the continuity of traditions. 

The third part of the dissertation assesses how children experience 

mythical fears through folklore texts of expanded narrative, i.e. folk-

belief legends and tales. This part analyses not so much the texts 

themselves but the circumstances of their presentation and genre 

features that are important in evoking fear. Also, cruel and violent 

elements of stories that instil fear in children are studied. Drawing on 

 

 
18 A specific Lithuanian mythological creature used to frighten children 

which is equivalent to a boogeyman. 
19 A specific Lithuanian mythological creature used to frighten children, 

similar to baubas, but usually lurking in the water. 



15 

 

 

various personal memories, this part presents how fear was 

experienced while listening to stories in the childhood. The 

importance of folklore practices as a way of overcoming fear and the 

significance of experiencing fear through stories for children are 

analysed. 

 

Defendable statements of the dissertation: 

1. One characteristic of traditional Lithuanian culture is a 

historical-social category of 'non-persons', and children belong to this 

category. 'Non-persons' were often mythologised; therefore, a 

mythical-social category, which discloses child's relation to the 

mythical world, can also be distinguished. 

2. Child's relation to the mythical world manifests itself through 

mythical-social complexes that emerge as a result of children's links 

to mythical creatures, mythically significant animals and 

representatives of the community - all those serve the purpose of 

frightening somewhat older children. 

3. Folklore practices that encourage to experience fear can be 

regarded as a means of separating the child from the mythical world 

and moving him/her closer to the human world. 

4. Traditional frightening practices used for children were an 

important part of Lithuanian folklore practices at the end of the 19th 

century and the first part of the 20th century. Their functions were to 

shape children's appropriate social behaviour, understanding of the 

world and mythical worldview. 

5. In the traditional Lithuanian culture, frightening children by 

means of tales and folk-belief legends was a folklore practice aimed 

at teaching children, evoking intense emotional feelings, reducing 

anxiety and helping them cope with their fears. 

6. Whereas various folklore practices can be used to overcome 

fear, in the traditional Lithuanian culture those folklore practices that 

helped children overcome fear by encouraging the experiences of fear 

acquired particular significance. 



16 

 

 

CONCLUSIONS 

1. Various aspects related to emotions permeate many areas of 

traditional worldview. Childhood research brings out fear as a social-

psychological means of shaping a certain understanding of the world. 

Children's mythical fears, so far little researched in Lithuanian folklore 

studies, are one such means manifesting themselves through folklore 

practices that are analysed in this dissertation: frightening expressions, 

telling of folk-belief legends and tales. Folklore, ethnographic and 

customs data related to children's mythical fears are analysed through 

the perspective of various schools of thought in psychology and the 

theory of folklore practices developed by Simon J. Bronner. The latter 

has been especially instrumental in researching the object of the 

dissertation as it highlights the everyday nature of folklore used to 

frighten children, the importance of context and its psychological 

significance. 

 

2. In the traditional Lithuanian culture, the state of being 'non-

person' is a historical-social and mythical-social category, which, 

besides other 'non-persons', also includes children. It is this 'non-

person' category that brings out the child's relation to other 'non-

humans' that belong to the mythical world. The specificities of child's 

development shape certain mythical-social complexes that include 

children, mythical creatures, mythically important animals and certain 

community representatives from social margins. There is a dual 

relation between children and other representatives of the 'alien' world: 

on the one hand, children are often linked to and partially identified as 

them; on the other, children are also frightened by means of these 

representatives as creatures that can harm them. The smaller the child, 

the more links to the mythical world he/she has, and they are especially 

strong until the first initiation ritual of baptism. The mythical-social 

perspective reveals childhood as an intermediary or transitional state 

between two worlds: growing up, the child gradually moves away 

from the mythical and gets closer to the human world. Folklore 



17 

 

 

practices that encourage to experience fear can be regarded as a means 

of separating the child from the mythical world. 

 

3. Analysed linguistic, folklore and ethnographic data show that, 

from the mythical perspective, children are most frequently related to 

and even identified as frogs. This perception relates to beliefs that 

new-borns come from water (for example, adults' explanations to 

children that they were 'brought by a stork' are significant in this 

respect). In a way, the growth of the child is the process of distancing 

oneself from the state of the frog and losing the features of 'frog-like' 

nature. Therefore, the juxtaposition of the child to the frog in the 

traditional Lithuanian culture is perceived as a stage of child's social 

development. 

 

4. Traditional frightening expressions used for children were an 

important part of the process of educating children and fulfilled 

specific functions. The direct function of frightening expressions was 

didactic - shaping appropriate social behaviour in children. A 

secondary but equally important function was experiential - shaping 

children's practical understanding of the work and mythical 

worldview. There is a strong mutual relation between frightening 

expressions and psychophysical development of the child. The content 

of frightening expressions and their presentation changed depending 

on the child's age as they were adapted to specific circumstances and 

physiological capabilities of the child. On the other hand, frightening 

expressions stimulated children's psychophysical development. 

 

5. It is difficult to categorise frightening expressions used for 

children that were widespread in the traditional Lithuanian culture 

based on one criterion. The dissertation presents the typology of 

frightening expressions used for children based on four different 

criteria: form (how frightening expressions are presented); subject 

(what subjects are used to frighten children); space (how frightening 

expressions can be represented in the living space); and objective 



18 

 

 

(what frightening expressions aim at). This typology reveals 

frightening expressions as a complex and multidimensional cultural 

phenomenon. In each category, frightening expressions follow the 

principle of oppositions (the presence - absence of melody and 

rhythm; own - foreign; close - far; everyday - ritual). One and the same 

frightening expression can be analysed through all four criteria, and 

different perspectives bring out various characteristics of the same 

frightening expression that relate to the significance of frightening 

expressions to children's physical and psychosocial development. The 

complexity of the phenomenon of frightening expressions is further 

confirmed by enacted intimidation, where verbal expression is 

accompanied by an acoustic or visual imitation of mythical creatures. 

 

6. Traditional frightening expressions used for children were an 

everyday folklore practice until the second half of the 20th century. 

From then on, in the process of changes in the traditional lifestyle and 

children's education the nature of frightening expressions also 

changed. They were used less frequently, the subjects of frightening 

expressions changed as they became less mythologised or 

mythologised in different ways. This can sometimes have a negative 

effect on children as the loss of mythical dimension in frightening 

expressions can create conditions for the destructive force of fear in 

them. 

 

7. The telling of folk-belief legends and tales was another 

folklore practice of the traditional Lithuanian culture that was used to 

frighten children. In the analysis of this practice, the context of 

folklore is particularly important. How fear is experienced while 

listening to expanded narratives depends on various aspects: the time 

of the storytelling, local circumstances, personal qualities of the 

storyteller (the choice of repertoire, features of text transformation, 

acting elements, tone of voice, gestures, etc.) and the audience. In the 

traditional Lithuanian culture, the repertoire of folk-belief legends and 

tales was adapted to children's needs, depending on their age, and the 



19 

 

 

usual storytelling time was autumn and winter evenings that were 

typically long and dark. 

 

8. The differences between folk-legends and tales, as discussed 

in the dissertation, underpin the assumption that folk-belief legends, 

due to their genre specificities and their relation to reality, had a more 

intense effect in evoking mythical fears in children than tales. Folk-

belief legends arouse anxiety and do not provide clear guidelines for 

resolving difficult situations; therefore, they had a bigger negative 

psychological impact on children than tales. Meanwhile, tales helped 

children experience fears without big negative psychological 

consequences because of their complete narrative structure and 

solutions to situations suggested at the end. On the other hand, if we 

consider folklore texts as a means of communication between children 

and adults from the psychological perspective, both folk-belief 

legends and takes in the traditional Lithuanian culture employed 

children's fears and anxiety that are difficult to pin down as constructs 

of mythical creatures in narratives. 

 

9. Violence and cruelty were typical elements of folk-belief 

legends and tales that were used to increase tension and evoke the 

feeling of fear. The most effective and frequent elements of such 

nature in tales were cannibalism and cruel punishments. It should be 

noted that the plots of tales and some ways of telling them gradually 

changed. As far as the feelings of fear are concerned, there is a 

tendency of softening violent and cruel elements, and the unhappy 

ending in tales can be changed to a happy one. Such softening of 

folklore texts can have negative consequences as frightful narratives 

play an important role in child's development from the psychological 

perspective. The telling of tales and folk-belief legends helps the child 

recreate constructs that frighten him/her and, as these constructs are 

repeated, they are 'reworked', 'neutralised' and 'tamed'. These methods 

to overcome fear help children create appropriate defence 

mechanisms. 



20 

 

 

10. Frightening children with tales and folk-belief legends in the 

traditional Lithuanian culture served three functions. First, they were 

used as a didactic means of folk pedagogy. Cruel and violent elements 

in storytelling genres of folklore were used to teach children moral 

values and socially acceptable behaviour, and the fear that these 

elements evoked served as an emotional stimulus that enhanced the 

didactic impact of texts. Second, the aim of telling tales and folk-

legends was to provoke intense emotional experiences that are 

inseparable from a full-fledged development of a child. Third, 

practices of frightening children reduced children's anxiety and helped 

them overcome fear. In this respect, it is important that children, while 

experiencing fear, feel safe in their surroundings, and children's 

emotional relation to adults based on trust was of particular 

importance. The latter function of telling tales with cruel and violent 

elements, namely, overcoming fear, is also confirmed in other research 

works of psychologists and folklorists that analysed tales. 

 

11. It can be summarised that children's mythical fears in 

Lithuanian folklore practices analysed in this dissertation manifest 

themselves in two aspects: the educational and the experiential. 

Discussed folklore practices show in what ways and how adults used 

them as a social-psychological means of shaping children's 

understanding of the world. The contextual materials of researched 

folklore practices reveal in detail how children experienced fear. One 

essential criterion which distinguishes simple fears from mythical 

ones is the magnetism of the latter. Despite the discomfort that 

experiences of fear and anxiety bring, mythical fears also arouse 

children's curiosity and have a magnetic pull. This is related to the 

numinous experience of mythical fears and experiencing fear 

aesthetically, which come through folklore practices of expanded 

narrative.  

 

12. Due to the chronological timeframe analysed and the scope 

of the research, the dissertation focuses on Lithuanian folklore 



21 

 

 

practices related to raising children and mythical fears characteristic 

of a certain time period and village culture. From the middle of the 

20th century, with changing lifestyle and accessibility to education, 

folklore practices also underwent changes. Though the dissertation 

touches upon the changes of frightening expressions used for children 

until the end of the 20th century, in the future it would be beneficial to 

carry out more research of folklore practices related to genres of 

expanded narrative and experiences of children's mythical fears. 

Moreover, in researching contemporary folklore practices, much more 

detailed contextual materials would be available, which sources that 

reflect the worldview of the period between the end of the 19th century 

and the first part of the 20th century somewhat lack. 

  



22 

 

 

SANTRAUKA 

Tyrimo objektas – vaikų mitinių baimių raiška ir patirtis lietuvių 

folkloro praktikose. 

Tyrimo problema. Baimė, kaip ir kitos pagrindinės emocijos, 

gali būti suvokiama kaip dvilypis reiškinys: viena vertus, ji glaudžiai 

susijusi su žmogaus psichofiziologija ir iš dalies yra įgimta, kita 

vertus, ji išmokstama socialiai, taigi yra įgyta.20 Toks baimės 

sampratos dvilypumas komplikuoja jos tyrimus humanitariniuose 

moksluose, nes sudėtinga atskirti psichofiziologinę raišką nuo to, kaip 

ji atsispindi kultūroje ar kultūra ją formuoja. Būtų galima svarstyti, kas 

emocijoms yra svarbiau – jų įgimtas psichofiziologinis pradas ar jam 

daroma kultūros įtaka. Nors šiame darbe stengiamasi paisyti abiejų šių 

dalykų ir ieškoti jų tarpusavio sąveikos, vis dėlto tyrimas yra 

folkloristinis, todėl į baimę labiau žvelgiama kaip į kultūros veikiamą 

emociją. 

Mitinės baimės – tai mitinius raiškos pavidalus ir mitologinį 

aiškinimą turinčios baimės. Jos gali būti susijusios su realiomis 

grėsmėmis, bet vien tik jomis niekada neapsiriboja. Vaikų mitinės 

baimės yra kompleksinis reiškinys, apimantis vaikų psichofizinę bei 

socialinę raidą, mitinę mąstyseną bei emocijų raišką kultūroje. Vos 

gimę vaikai iškart patenka į terpę, iš kurios nuo mažumės perima 

suaugusiųjų jiems pateikiamus kultūrinius konstruktus. Šie 

konstruktai perteikiami per folkloro praktikas – su folkloru susijusius 

įvairius veiksmus. Baimė gali būti kuriama sąmoningai arba gali 

ištikti. Tai priklauso nuo skirtingo galios santykio su baime. Tas, kuris 

kuria baimę, turi norą gąsdinti kitą. Bijantį – baimė ištinka. Tėvai 

tradicinėje kultūroje, pasinaudodami galios santykiu, priversdavo 

vaikus išgyventi baimes ir jas naudodavo kaip vaikų kontrolės 

 

 
20 Ekman Paul. “Basic Emotions”, in: Handbook of Cognition and Emotion, 

ed. Tim Dalgleish and Mick Power, Chichester: John Wiley & Sons, 1999, p. 

51. 



23 

 

 

priemonę. Būtent per tokią vaiko socialinę kontrolę reiškiasi mitinės 

baimės. Toks požiūris į vaiką yra vidinis tradicijos reiškinys ir jis 

skiriasi nuo kai kurių šiuolaikinę vaikystę tiriančių antropologinių 

darbų, kurie galėtų būti vadinami „vaikocentriniais“ (angl. child-

centered).21 Vaikocentrinis požiūris, grįstas XX a. viduryje psichologo 

Johno Bowlby suformuluota prieraišumo teorija, akcentuoja vaiko 

individualumą ir intensyvų rūpestį įvairiausiais jo poreikiais.22 Šiuo 

požiūriu remdamiesi šiandien tėvai ir mokytojai vengia bet kokios 

situacijos, kuri galėtų išgąsdinti vaiką.23 Amerikiečių antropologas 

Davidas F. Lancy, remdamasis ilgamečiais pačių įvairiausių pasaulio 

kultūrų, tiek senųjų, tiek šiuolaikinių tyrimais, pateikia modelį, 

pavadintą „neontokratija versus gerontokratija“ (angl. neontocracy 

versus gerontocracy). Anot šio mokslininko, neontokratija yra XX a. 

vakarietiškosios kultūros padarinys, būdingas labai nedidelei daliai 

įvairių pasaulio kultūrų, kuriose vaikas turi didžiausią socialinę vertę, 

o tėvų ir senelių veikla orientuota į vaikų gerovę. Dar ir šiandien 

daugelyje pasaulio kampelių vyrauja tiek ikimoderniosios Europos 

kultūrai, tiek visoms tradicinėms kultūroms būdina gerontokratija, 

kurioje aukščiausią socialinę vertę turi seni ir suaugę žmonės, o ne 

vaikai24. Pastarieji socialiai (bet ne biologiškai) iki tam tikro amžiaus 

 

 
21 Meloni Francesca, Vanthuyne Karine, Rousseau Cecile. “Towards a 

Relational Ethics: Rethinking Ethics, Agency and Dependency in Research 

with Children and Youth”, Anthropological Theory, Vol. 15(1), 2015, p. 106–

123. 
22 Lancy David F. “Babies aren’t persons”, in: Different Faces of Attachment: 

Cultural Variations of a Universal Human Need, eds. H. Keller and H. Otto, 

Cambridge: Cambridge University Press, 2014, p. 66–70. 
23 Lancy David F. Raising Children: Surprising Insights from Other Cultures, 

Cambridge: Cambridge University Press, 2017, p. 104. 
24 Lancy David F. “Babies aren’t persons”, in: Different Faces of Attachment: 

Cultural Variations of a Universal Human Need, eds. H. Keller and H. Otto, 

Cambridge: Cambridge University Press, 2014, p. 77, 90; Lancy David F. 

2017. Raising Children: Surprising Insights from Other Cultures, 

Cambridge: Cambridge University Press, 2017, p. 5–6. 



24 

 

 

gali būti traktuojami net kaip „ne žmonės“.25 Gerontokratinėje lietuvių 

tradicinėje kultūroje, kur vyravo bendruomeninis gyvenimo būdas ir 

buvo itin paisoma bendruomenės normų, vaikas traktuotinas kaip tos 

bendruomenės dalis, neakcentuojant jo individualumo. Į jį žvelgiama 

ne kaip į atskirą savo balsą turintį veikėją, o labiau kaip į 

socializuojamą objektą. Disertacijoje atsižvelgiama į šią tradicinės 

kultūros nuostatą, kurią atspindi ir tyrimui pasitelkti tautosakos bei 

etnografijos šaltiniai.  

Kai kurie folkloristai pabrėžia, kad viena iš pagrindinių folkloro 

funkcijų yra vaikų socializacija jų gyvenamoje bendruomenėje. Tokiu 

atveju folkloras pasitelkiamas kaip pagiriamoji (angl. praise) arba 

baudžiamoji (angl. chastise) priemonė.26 Folkloro praktikos, 

susijusios su vaikų mitinėmis baimėmis, neabejotinai yra baudžiamoji 

priemonė. Amerikiečių mokslininkas Simonas J. Bronneris tokią 

funkciją atliekantį folklorą vadina „baudžiamuoju“ (angl. punitive 

folklore),27 o antropologas Davidas F. Lancy – „prievartine 

pedagogika“ (angl. coercive pedagogy), kuriai, be bauginimo, 

priskiria ir vaikų pajuoką, erzinimą, gėdos jausmo sukėlimą, fizines 

bausmes.28 Antrinant S. J. Bronneriui galima teigti, kad vaikystės 

nagrinėjimas lietuvių tradicinėje kultūroje iš folkloro praktikų 

perspektyvos neabejotinai yra svarbus mąstant apie tai, kad tradicija 

 

 
25 Lancy David F. “Babies aren’t persons”, in: Different Faces of Attachment: 

Cultural Variations of a Universal Human Need, eds. H. Keller and H. Otto, 

Cambridge: Cambridge University Press, 2014, p. 66; Lancy David F. 2017. 

Raising Children: Surprising Insights from Other Cultures, Cambridge: 

Cambridge University Press, 2017, p. 33. 
26 Asplund Ingemark Camilla, Ingemark Dominic. Representations of Fear: 

Verbalising Emotion in Ancient Roman Folk Narrative, (FF 

Communications, No. 320), Helsinki: Academia Scientarium Fennica, 2020, 

p. 22. 
27 Bronner Simon J. The Practice of Folklore: Essays toward a Theory of 

Tradition, Jackson: University Press of Mississippi, 2019, 86. 
28 Lancy David F. Raising Children: Surprising Insights from Other Cultures, 

Cambridge: Cambridge University Press, 2017, p. 101–105. 



25 

 

 

veikia kaip socialinė-psichologinė, tam tikrą pasaulėvaizdį primetanti 

galia.29 

Įprasta manyti, kad tradicinė liaudies kultūra gyvavo kaimo 

bendruomenėse imtinai ligi XX a. vidurio.30 Disertacijos tiriamoji 

medžiaga apima XIX a. pabaigą ir XX a. pirmąją pusę. Dėl disertacijos 

temai svarbios kontekstinės medžiagos dažnai remiamasi XX a. 

antrojoje pusėje užrašytais tekstais, kurie atspindi XX a. pradžios, o 

kartais net XIX a. pabaigos realijas. Kita vertus, kai kurių folkloro 

tekstų gyvavimo ypatybės net ir XX a. pabaigoje gali atspindėti 

tradicinės kultūros tąsą.  

Tyrimui pasitelkiama įvairi folklorinė ir etnografinė medžiaga, 

apimanti vaikų auginimo, etnomedicinos praktikas, su vaiko samprata 

ir baimėmis susijusius mitinę mąstyseną išreiškiančius tikėjimus bei 

kitus XIX a. pabaigos – XX a. pirmosios pusės tautosakos tekstus. 

Ypatingas dėmesys kreipiamas į tekstų pateikimo aplinkybes ir su jais 

susijusias folkloro praktikas. Kadangi kai kuri tyrimui aktuali 

medžiaga, pavyzdžiui, vaikų gąsdinimai, folkloristų nebuvo 

sistemingai renkama ar kaip nors klasifikuojama, jos ieškota 

asmeniniuose vyresnių žmonių vaikystės atsiminimuose bei 

tautosakos rinkėjų pastabose prie užrašytų kūrinių. Be to, čia galima 

rasti ir vaikų mitinių baimių tyrimui svarbių mitologinių sakmių bei 

stebuklinių pasakų sekimo aplinkybių aprašymų. 

Tautosaka susijusi su mitologija, nes be pastarosios būtų 

neįmanoma paaiškinti daugelio jos idėjų ir vaizdinių kilmės.31 

Tautosakos tekstai atspindi įvairius sociokultūrinius reiškinius ir jie 

yra vienas iš mitinės mąstysenos raiškos būdų. Kaip tik todėl vaikų 

mitinės baimės disertacijoje tiriamos nagrinėjant tautosakos tekstus 

 

 
29 Bronner Simon J. The Practice of Folklore: Essays toward a Theory of 

Tradition, Jackson: University Press of Mississippi, 2019, XVII. 
30 Stark Laura. „Sorcerers and Their Social Context in 19th–20th Century 

Rural Finland“, ARV Nordic Year book of Folklore, Vol. 63, 2007, p. 7. 
31 Sauka Donatas. Lietuvių tautosaka, Vilnius: Mokslo ir enciklopedijų 

leidybos institutas, 2007, p. 14. 



26 

 

 

(vaikų gąsdinimus, mitologines sakmes ir stebuklines pasakas), jų 

pateikimo aplinkybes bei tiriamuoju laikotarpiu gyvavusias vaikų 

auginimo apraiškas. Anot suomių folkloristo Lauri Honko, viena iš 

psichofizinių būsenų, lemiančių žmogaus mitinę patirtį, yra baimė.32 

Priklausomai nuo to, kaip skirtingų žanrų kūriniuose vaizduojami 

bauginantys motyvai, skiriasi ir baimės patirties būdai. Vienaip vaikai 

baimę išgyvena gąsdinami, kitaip – klausydami mitologinių sakmių 

arba pasakų su žiauriais ir smurtiniais elementais. Kartais sunku 

tiksliai nustatyti tautosakos teksto žanrą dėl kai kurių žanrų 

transformacijos ir tarpusavio sąveikos, kuri tyrime nagrinėjama 

remiantis folkloristų darbais,33 atskleidžiančiais skirtingų tautosakos 

žanrų paskirtį, jų psichologines bei socialines reikšmes. Kadangi vaikų 

mitinių baimių tyrimui labai svarbu, kaip šios baimės patiriamos, 

būtina atsižvelgti į šių patirčių aplinkybes. Išsamiausiai jas atskleidžia 

įvairios folkloro praktikos, nusakančios situacijas, kuriose 

aktualizuojami tautosakos tekstai. 

 

 
32 Honko Lauri 2013. Theoretical Milestones: Selected writings of Lauri 

Honko, ed. Pekka Hakamies and Anneli Honko, (Folklore Fellows’ 

Communications, No. 304), Helsinki: Academia Scientiarum Fennica, 2013, 

p. 140. 
33 von Sydow Carl Wilhelm. Selecteds Papeers on Folklore, ed. L. Bodker, 

Copenhagen: Rosenkilde and Bagger, 1948, p. 89–105, 166–188; Briggs 

Charles L. “The Pragmatics of Proverb Performances in New Mexican 

Spanish”, American Anthropologist, vol. 87, No. 4, 1985, p. 793–810; Briggs 

Charles L. “Treasure Tales and Pedagogical Discourse in Mexicano New 

Mexico”, The Journal of American Folklore, Vol. 98, No. 389, 1985, p. 287–

314; Dégh Linda 1969. Story-Telling in a Hungarian Peasant Community, 

translated by Emily M. Schossberger, Bloomington–London: Indiana 

University Press, 1969; Dégh Linda. Narratives in Society: a Performer-

Centered Study of Narration, (FF Communications, No. 255), Helsinki: 

Academia Scientiarum Fennica, 1995; Röhrich Lutz. Folktales and Reality, 

translated by Peter Tokofsky, Bloomington: Indiana University Press, 1991; 

Granbom-Herranen Liisa. “Proverbs from Childhood”, Proverbium, Vol. 26, 

2009, p. 151–170; Granbom-Herranen Liisa. “Women’s Place in Finnish 

Proverbs from Childhood”, Folklore, Vol. 46, 2010, p. 95–110; et al. 



27 

 

 

Terminai ir teorinės prieigos. Religija ir mitologija yra 

tarpusavyje susijusios, todėl savaime suprantama, kad kai kurie 

religijotyrai būdingi terminai vartotini ir mitologijos tyrimuose. Viena 

iš tokių sąvokų, vartojama šioje disertacijoje, yra numinoziškumas 

arba numinozinė patirtis, kurią įtvirtino vokiečių teologas, religijos 

fenomenologijos pradininkas Rudolfas Otto.34 Numinozinėje patirtyje 

susijungia dvi gana skirtingos emocinės būsenos – baimė, siaubas, 

kurie kyla iš dievybės didingumo ir slėpiningumo, ir trauka bei 

žavesys, kuriuos sukelia tas pats paslaptingumas, inicijuodamas 

nuostabos, smalsumo jausmą.35 Būtent šis numinozinės patirties 

ambivalentiškumas pasireiškia ir šios disertacijos tyrimo objekte – 

vaikų mitinėse baimėse, patiriamose per folkloro praktikas, kurių metu 

vaikams kyla nuostaba ir smalsumas arba potraukis klausytis baisų 

pasakojimų. 

Kita svarbi šioje disertacijoje vartojama sąvoka yra folkloro 

praktika (angl. the practice of folklore, folklore in practice) – tai 

pastaraisiais metais amerikiečių tyrėjo Simono Bronnerio 

folkloristikoje bandomas įdiegti terminas, atsirandantis jo 

formuluojamos „praktikos“ (angl. practice) teorijos rėmuose.36 Tai 

gana platus konceptas, apimantis: folkloro tekstus, jų atlikimą, tekstų 

ir jų atlikimo kontekstą bei su visais šiais trimis dalykais susijusius 

veiksmus. Maža to, į šiuos veiksmus įtraukiami ir materialioji kultūra, 

ir žmogaus kūniškosios patirtys su visomis emocinėmis išraiškomis, ir 

psichologiniai bei socialiniai folkloro poveikio aspektai. Visi išvardyti 

teorijos kriterijai aktualūs šiam tyrimui, kurio pagrindą sudaro ne tiek 

tekstų analizė, kiek kontekstinė medžiaga, svarbi ir psichologiniu, ir 

socialiniu aspektu. Todėl disertacijoje folkloro praktikų teorija 

pasitelkiama kaip pamatinė tyrimo prieiga. 

 

 
34 Otto Rudolf 1946. The Idea of the Holy, London: Oxford University Press. 
35 Ten pat: 31. 
36 Bronner Simon J. The Practice of Folklore: Essays toward a Theory of 

Tradition, Jackson: University Press of Mississippi, 2019. 



28 

 

 

Disertacijos objekto kompleksiškumas lemia tarpdalykinį tyrimo 

pobūdį. Nagrinėjama vaikų mitinių baimių samprata ir raiška 

atsiskleidžia iš psichologinės ir folkloristinės tyrimų perspektyvos. 

Nors darbe stengtasi išlaikyti folkloristikai ir mitologijai būdingas 

prieigas, siekiant išsamesnio tyrimo, neapsieita be psichikos reiškinius 

tiriančio psichologijos mokslo. Gretinant abi disciplinas, aptariami 

svarbiausi vaikų mitinių baimių patirčių aspektai. Naudotasi kelių 

psichologijos mokyklų (bihevioristinės, kognityvinės, 

psichoanalitinės ir analitinės psichologijos) įžvalgomis. Skirtingi šių 

psichologijos mokyklų požiūriai į baimės patirtis ir asmens psichikos 

raidą padeda aiškiau įžvelgti ir vaikų mitinių baimių, patiriamų per 

skirtingus tautosakos tekstus, ypatybes. 

 

Darbo tikslas ir uždaviniai. Disertacijos tikslas – ištirti, kaip 

XIX a. pabaigos ir XX a. pirmosios pusės lietuvių folkloro praktikose 

reiškėsi ir buvo patiriamos vaikų mitinės baimės. 

Šiam tikslui pasiekti išsikelti tokie uždaviniai: 

1. Atskleisti, kaip lietuvių folkloro praktikose reiškėsi vaiko 

ryšys su mitiniu pasauliu; 

2. Ištirti vaikų baimių mitinę raišką ir patirtis tradiciniuose vaikų 

gąsdinimuose; 

3. Nustatyti, kaip bauginant vaikus išplėtoto naratyvo folkloro 

tekstais – mitologinėmis sakmėmis ir pasakomis atsiskleidžia vaikų 

mitinių baimių patirtys. 

 

Tyrimo naujumas ir aktualumas. Vaikų mitinių baimių raiška 

tradicinėje kultūroje iki šiol menkai tyrinėta Lietuvos mokslininkų, 

todėl šia disertacija tikimasi užpildyti esamą spragą. Vaikų baimės bus 

tiriamos iš folkloro praktikų perspektyvos, kuri atskleidžia vaiko 

mitinę sampratą ir vaikams perteikiamos tautosakos gyvavimo 

aplinkybes XIX a. pabaigos – XX a. pirmosios pusės Lietuvoje. 

Atliekant šį tyrimą surinkta tautosakos, susijusios su vaikų mitinėmis 

baimėmis, kontekstinė medžiaga, kurios užfiksavimai tiriamuoju 

laikotarpiu yra fragmentiški ir išsibarstę po skirtingus šaltinius. 



29 

 

 

Atliktas tyrimas svarbus ir dėl mokslinėje erdvėje menkai nagrinėtos 

temos – baugių bei žiaurių pasakų ir mitologinių sakmių sekimo 

vaikams. Kaip tai aktualu, liudija viešojoje erdvėje nuolat iškylančios 

diskusijos dėl galimo tokių naratyvų neigiamo poveikio vaikų raidai ir 

psichinei būklei. Dėl tiriamojo objekto specifikos disertacijoje 

pasitelkiamos psichologinės prieigos, kurios iki šiol retai naudotos 

Lietuvos tautosakos tyrėjų darbuose. Be to, disertacijoje vartojami 

lietuvių folkloristikoje dar neįsigalėję terminai – mitinės baimės ir 

folkloro praktikos. Pirmoji sąvoka – vaikų mitinės baimės – 

pasitelkiama siekiant kuo tiksliau įvardyti ir apibrėžti tiriamąjį 

objektą. Kaip jau buvo minėta anksčiau, folkloro praktikų terminas 

perimtas iš amerikiečių folkloristo S. J. Bronnerio darbų. 

 

Tyrimo šaltiniai ir metodai. Disertacijoje derinami analizės, 

aprašomasis, interpretacinis ir lyginamasis metodai. Analizės, 

aprašomasis ir interpretacinis metodai pasitelkiami tiriant folklorinius 

ir etnografinius duomenis. Lyginamasis metodas taikomas ieškant 

paralelių kitų tautų folkloro praktikose, išreiškiančiose vaikų ryšį su 

mitiniu pasauliu. Taip pat šiuo metodu remiamasi nagrinėjant 

skirtingus istorinius laikotarpius atspindinčią medžiagą. 

Disertacijai naudoti lietuvių folkloro praktikas atskleidžiantys 

folkloriniai ir etnografiniai tyrimo šaltiniai. Archyviniai tautosakos 

šaltiniai (tikėjimai, papročiai, gydymo praktikos, atsiminimai, 

pasakojimai, sakmės, pasakos, kontekstinė tautosakinė medžiaga), 

saugomi Lietuvių literatūros ir tautosakos instituto Lietuvių 

tautosakos rankraštyne (LTR), Lietuvos istorijos instituto Etnologijos 

ir antropologijos skyriaus rankraštyne (LII ES) ir Vytauto Didžiojo 

universiteto Humanitarinių mokslų fakulteto Kultūrų studijų katedros 

Etnologijos ir folkloristikos rankraštyne (VDU ER). Tyrimui ne 

mažiau svarbūs įvairiuose leidiniuose publikuoti tekstai su kalbine 

(LKŽe, FŽ, VLKP), tautosakine (LRPS, LSP, LU ir kt.), kraštotyrine 

(DGKS, VėlMP ir kt.) ar senąją kaimo gyvenseną atspindinčia 

asmeninių atsiminimų (LKP, MarcP, MS, StMA ir kt.) medžiaga.  



30 

 

 

Gilinantis į vaikų mitinių baimių išgyvenimus, ypatingą reikšmę 

turi ne tik tautosakos tekstai, bet ir folkloro praktikas atskleidžiančios 

šių tekstų pateikimo aplinkybės bei žmonių atsiminimai, susiję su 

vaikų mitinėmis baimėmis.  

 

Disertacijos struktūra. Disertaciją sudaro įvadas, trys dalys, 

išvados, šaltinių ir literatūros sąrašai ir publikacijų bei pranešimų 

disertacijos tema sąrašas.  

Pirmojoje dalyje pristatomas vaiko ryšys su mitiniu pasauliu 

tradicinėje lietuvių kultūroje. Pirmiausia aptariama naujagimio kaip 

asmens, kuriam priskiriami mitiniai bruožai, vieta kaimo 

bendruomenėje. Tuomet pristatomos šias mitines vaikų ypatybes 

išreiškiantys ryšiai su mitinėmis būtybėmis, kai kuriais gyvūnais – 

žuvimis bei varlėmis – ir tradicinio lietuvių pasaulėvaizdžio 

sociokultūrinių paribių atstovais – kitataučiais bei elgetomis. 

Antrojoje dalyje, analizuojant vaikų gąsdinimus, aptariami baimę 

keliantys mitiniai vaizdiniai, jų raiška. Nagrinėjamos per šiuos 

vaizdinius vaikų išgyvenamos baimės ypatybės. Aptariama jutiminės 

patirties, mitinės plotmės ir vaiko suvokimo gebėjimų svarba vaikų 

mitinėms baimėms. Be to, pristatoma vaikų gąsdinimų tipologija, 

išsamiau nagrinėjami kai kurių išskirtinių vaikų gąsdinimų personažų 

– varlės, baubo ir maumo – mitiniai vaizdiniai. Kaip ypatingas 

folkloro praktikų pavyzdys nagrinėjamas įveiksmintas bauginimas. 

Viename šios dalies skyriuje aptariami šiuolaikiniai vaikų gąsdinimai. 

Nors jie išeina už disertacijos chronologijos rėmų, šiuolaikiniai vaikų 

gąsdinimai padeda išryškinti šių tradicinei kultūrai būdingų tautosakos 

tekstų savitumus ir tradicijos tęstinumą. 

Trečioji disertacijos dalis skirta nustatyti, kaip bauginant vaikus 

išplėtoto naratyvo folkloro tekstais – mitologinėmis sakmėmis ir 

pasakomis atsiskleidžia vaikų mitinių baimių patirtys. Šioje dalyje 

labiau gilinamasi ne į tekstus, o jų pateikimo aplinkybes bei baimėms 

sukelti svarbias žanrines ypatybes. Taip pat nagrinėjami vaikams 

baimę keliantys žiaurūs bei smurtiniai pasakojimų elementai. 

Remiantis žmonių atsiminimais pristatoma, kaip baimė būdavo 



31 

 

 

išgyvenama vaikystėje klausantis pasakojimų. Nagrinėjama folkloro 

praktikų kaip baimės įveikimo priemonės svarba ir per pasakojimą 

vaikų patiriamos baimės reikšmė. 

 

Ginamieji disertacijos teiginiai: 

1. Tradicinei lietuvių kultūrai būdinga istorinė-socialinė „ne 

žmonių“ kategorija, kuriai be kitų „ne žmonių“ priskirtinas ir vaikas. 

Kadangi „ne žmonės“ dažnai būdavo mitologizuojami, galima išskirti 

mitinę-socialinę kategoriją, kuri atskleidžia vaiko ryšį su mitiniu 

pasauliu. 

2. Vaiko ryšys su mitiniu pasauliu reiškiasi per mitinius-

socialinius kompleksus, kurie susidaro dėl vaiko sąsajų su mitinėmis 

būtybėmis, mitiškai reikšmingais gyvūnais ir bendruomenės atstovais, 

kuriais ūgtelėjęs vaikas yra gąsdinamas. 

3. Baimės išgyvenimą skatinančios folkloro praktikos gali būti 

traktuojamos kaip viena iš priemonių, atskiriančių vaiką nuo mitinio 

pasaulio ir priartinančio jį prie žmonių pasaulio. 

4. Tradiciniai vaikų gąsdinimai buvo svarbi lietuvių folkloro 

praktika XIX a. pabaigoje – XX a. pirmojoje pusėje ir atliko vaiko 

tinkamo socialinio elgesio, jo pasaulėvaizdžio ir mitinės pasaulėjautos 

formavimo funkcijas. 

5. Vaikų bauginimas pasakomis ir mitologinėmis sakmėmis 

tradicinėje lietuvių kultūroje – tai folkloro praktika, kuria buvo 

siekiama vaikus pamokyti, sukelti jiems intensyvius emocinius 

išgyvenimus, sumažinti nerimą ir padėti įveikti baimes. 

6. Įvairios folkloro praktikos gali būti pasitelkiamos kaip baimės 

įveikimo priemonė, tačiau ypač didelę reikšmę tradicinėje lietuvių 

kultūroje turėjo tos, kurios vaikams baimę įveikti padėdavo 

skatindamos baimės išgyvenimus. 

 



32 

 

 

IŠVADOS 

1. Įvairūs, su emocijomis susiję aspektai persmelkia daugelį 

tradicinės pasaulėžiūros sričių. Vaikystės tyrimuose išryškėja, kad 

baimė pasitelkiama kaip socialinė-psichologinė, tam tikrą 

pasaulėvaizdį formuojanti priemonė. Iki šiol lietuvių folkloristikoje 

menkai tyrinėtos vaikų mitinės baimės yra viena iš tokių priemonių, 

atsiskleidžiančių per folkloro praktikas – gąsdinimus, mitologinių 

sakmių ir pasakų sekimą – kurios išnagrinėtos šioje disertacijoje. Su 

vaikų mitinėmis baimėmis susiję tautosakos, etnografijos ir įvairių 

papročių duomenys analizuoti pasitelkiant įvairių psichologijos 

mokyklų atstovų įžvalgas ir S. Bronnerio suformuluotą folkloro 

praktikos teoriją. Pastaroji pasirodė esanti ypač produktyvi nagrinėjant 

disertacijos tyrimo objektą, nes akcentuoja folkloro, skirto vaikams 

bauginti, kasdieniškumą, konteksto svarbą ir psichologinę reikšmę. 

 

2. Tradicinėje lietuvių kultūroje „nežmogiškumas“ atsiskleidžia 

kaip istorinė-socialinė ir mitinė-socialinė kategorija, kuriai, be kitų 

„ne žmonių“, yra priskiriami ir vaikai. Būtent per šią „nežmogiškumo“ 

kategoriją atsiranda vaiko ryšys su kitais, mitiniam pasauliui 

priklausančiais „ne žmonėmis“. Dėl vaiko raidos ypatumų 

susiformuoja tam tikri mitiniai-socialiniai kompleksai, kuriems 

priklauso ir vaikas, ir mitinės būtybės, ir mitiškai reikšmingi gyvūnai 

ar bendruomenės užribių atstovai. Išryškėja dvilypis vaikų ir kitų 

„svetimojo“ pasaulio atstovų ryšys: viena vertus, vaikai dažnai su tais 

atstovais siejami ir iš dalies tapatinami, kita vertus, vaikai jais, kaip 

galinčiomis pakenkti būtybėmis, yra gąsdinami. Kuo vaikas mažesnis, 

tuo daugiau ryšių jis išlaiko su mitiniu pasauliu; jie ypač stiprūs iki 

pirmosios iniciacinės apeigos – krikšto. Mitinė-socialinė perspektyva 

vaikystę atskleidžia kaip tarpinę arba pereinamąją būseną tarp dviejų 

pasaulių: augdamas vaikas palaipsniui tolsta nuo mitinio pasaulio ir 

artėja prie žmogiškojo. Baimės išgyvenimą skatinančios folkloro 

praktikos gali būti traktuojamos kaip viena iš priemonių, atskiriančių 

vaiką nuo mitinio pasaulio. 



33 

 

 

 

3. Išanalizuoti kalbos, folkloro ir etnografijos duomenys rodo, 

kad mitologiniu požiūriu vaikai labiausiai siejami ir net tapatinami su 

varlėmis. Šis įsivaizdavimas susijęs su žmogaus kilmės iš vandens 

telkinio samprata (pvz., reikšmingi yra vaikams suaugusiųjų 

pateikiami paaiškinimai, esą juos „atnešęs gandras“). Vaikų augimas 

– savotiškas atitolimo nuo varlės būsenos procesas, prarandant 

„varliškõsios“ prigimties savybes. Tad vaiko gretinimas su varle 

lietuvių tradicinėje kultūroje suvokiamas kaip vaiko socialinės raidos 

pakopa. 

 

4. Tradiciniai vaikų gąsdinimai buvo svarbi vaikų auklėjimo 

proceso dalis ir turėjo savo funkcijas. Tiesioginė gąsdinimų funkcija 

buvo didaktinė – suformuoti tinkamą vaiko socialinį elgesį. Antrinė, 

ne mažiau svarbi funkcija – pažintinė – formuoti vaikų praktinį 

pasaulėvaizdį ir mitinę pasaulėjautą. Tarp gąsdinimų ir vaiko 

psichofizinės raidos yra stiprus abipusis ryšys. Gąsdinimų turinys ir jų 

pateikimo forma keičiami vaikui augant, jie pritaikomi prie 

aplinkybių, vaiko fiziologinių galimybių. Kita vertus, gąsdinimai 

stimuliuoja vaikų psichofizinę raidą.  

 

5. Tradicinėje lietuvių kultūroje paplitusius vaikų gąsdinimus 

sunku suskirstyti pagal vieną kriterijų. Disertacijoje pristatoma vaikų 

gąsdinimų tipologija pagal keturis skirtingus kriterijus: formą (kaip 

gąsdinimai vaikams yra pateikiami), gąsdinimo subjektą (kuo 

gąsdinama), erdvę (kaip gąsdinimus galima išdėstyti gyvenamojoje 

erdvėje) ir tikslą (ko gąsdinimu siekiama). Ši tipologija gąsdinimus 

atskleidžia kaip sudėtingą, įvairiaaspektį kultūrinį reiškinį. 

Kiekvienoje grupėje gąsdinimai išsidėsto opozicijų principu 

(melodijos ir rimo buvimas – nebuvimas; sava – svetima; artima – 

tolima; kasdienis – apeiginis). Vieną ir tą patį gąsdinimą galima 

analizuoti pagal visus keturis kriterijus; į tą patį gąsdinimą pažvelgus 

iš skirtingų pozicijų, atsiskleidžia jam būdingos įvairios savybės, 

susijusios su gąsdinimų reikšme vaiko fizinei ir psichosocialinei 



34 

 

 

raidai. Gąsdinimų kaip reiškinio sudėtingumą dar labiau atskleidžia 

įveiksmintas bauginimas, kuriame neapsiribojama vien tik verbaline 

raiška, o mitinės būtybės imituojamos akustiškai arba vizualiai. 

 

6. Tradiciniai vaikų gąsdinimai gyvavo kaip kasdienė folkloro 

praktika iki XX a. antrosios pusės. Nuo XX a. antrosios pusės, 

keičiantis tradicinei gyvensenai ir vaikų auklėjimui, kinta ir gąsdinimų 

pobūdis – jie rečiau vartojami, kinta subjektai, kuriais gąsdinami 

vaikai, jie tampa mažiau mitologizuoti arba mitologizuojami kitaip, o 

tai kartais gali daryti neigiamą poveikį vaikams – nykstant mitiniam 

krūviui gąsdinimuose, baimė vaiką gali pradėti veikti destruktyviai. 

 

7. Mitologinių sakmių ir pasakų sekimas – dar viena tradicinėje 

lietuvių kultūroje gyvavusi folkloro praktika, kuria būdavo bauginami 

vaikai. Nagrinėjant ją išryškėja folklorinio konteksto svarba. Baimės 

išgyvenimas klausant išplėtotų naratyvų priklauso nuo įvairių dalykų: 

pasakojimo laiko, vietos aplinkybių, pasakotojų asmeninių savybių 

(repertuaro parinkimo, teksto kaitos ypatybių, vaidybinių elementų, 

balso intonacijų, gestų ir kt.), klausytojų auditorijos. Tradicinėje 

lietuvių kultūroje mitologinių sakmių ir pasakų repertuaras buvo 

pritaikomas vaikams, atsižvelgiant į jų amžių, o įprastas jų sekimo 

laikas buvo ilgi ir tamsūs rudens ir žiemos vakarai. 

 

8. Remiantis disertacijoje aptartais sakmių ir pasakų skirtumais, 

galima teigti, kad dėl savo žanrinių ypatybių ir santykio su tikrove, 

mitologinės sakmės kur kas intensyviau nei pasakos žadino vaikams 

mitines baimes. Kadangi jos sukelia nerimą ir nepateikia aiškių 

situacijų sprendimų gairių, mitologinės sakmės turėjo didesnį 

neigiamą psichologinį poveikį vaikams nei pasakos. Tuo tarpu 

pasakos vaikams padėdavo išgyventi baimes be didesnių neigiamų 

psichologinių pasekmių dėl savo išbaigtos naratyvinės struktūros ir 

pabaigoje pateikiamų situacijų sprendimų. Kita vertus, jei iš 

psichologinės perspektyvos į tautosakos tekstus žiūrėtume kaip į 

komunikacinę priemonę tarp vaiko ir suaugusiojo, ir mitologinės 



35 

 

 

sakmės, ir pasakos lietuvių tradicinėje kultūroje sunkiai įvardijamas 

vaikų baimes ir nerimą perkeldavo į naratyvuose pateikiamus mitinių 

būtybių vaizdinius. 

 

9. Smurtas ir žiaurumas yra įprasti mitologinių sakmių ir pasakų 

elementai, naudojami įtampai didinti ir baimės jausmui sukelti. 

Veiksmingiausi ir dažniausi tokio pobūdžio pasakų elementai yra 

kanibalizmas ir žiaurios bausmės. Pastebėtina, kad pasakų siužetai ir 

kai kurios pasakų sekimo ypatybės ilgainiui kinta. Kalbant apie 

baimės išgyvenimus, smurtinius ir žiaurius elementus linkstama 

švelninti, o nelaiminga pasakų pabaiga gali būti pakeičiama laiminga. 

Toks tautosakos kūrinių švelninimas gali turėti neigiamų pasekmių, 

nes baugios naratyvo vietos yra svarbios vaikų raidai psichologiniu 

požiūriu. Pasakų ir mitologinių sakmių sekimas padeda vaikui atkurti 

jį gąsdinančius vaizdinius ir jiems vis pasikartojant šie vaizdiniai yra 

„perdirbami“, „nukenksminami“, „prisijaukinami“. Tai yra baimės 

įveikimo metodai, padedantys vaikui susikurti gynybinius 

mechanizmus. 

 

10. Vaikų bauginimas pasakomis ir mitologinėmis sakmėmis 

tradicinėje lietuvių kultūroje turėjo tris paskirtis. Pirma, veikti kaip 

didaktinė liaudies pedagogikos priemonė. Būtent žiaurūs ir smurtiniai 

pasakojamojo folkloro žanrų elementai būdavo pasitelkiami vaikus 

pamokyti moralinių normų bei socialiai priimtino elgesio, o šių 

elementų sukelta baimė veikė kaip emocinis dirgiklis, padedantis 

sustiprinti didaktinį kūrinių poveikį. Antra, sekant pasakas bei sakmes 

ir įbauginant vaikus buvo siekiama išprovokuoti intensyvius 

emocinius išgyvenimus, kurie yra neatsiejami nuo visavertės vaiko 

raidos. Trečia, vaikų bauginimas mažindavo jų nerimą ir padėdavo 

įveikti baimę. Čia svarbu, kad vaikai, patirdami baimę, jaustųsi saugiai 

juos supančioje aplinkoje, todėl ypač didelę svarbą turėjo vaikų 

pasitikėjimu paremtas emocinis ryšys su suaugusiaisiais. Pastarąją 

pasakų su žiauriais ir smurtiniais elementais sekimo paskirtį – baimės 



36 

 

 

įveikimą – patvirtina ir su pasakomis dirbusių psichologų bei 

folkloristų tyrimai. 

 

11. Apibendrinant galima teigti, kad disertacijoje išnagrinėtos 

vaikų mitinės baimės lietuvių folkloro praktikose atsiskleidžia dviem 

aspektais: ugdomuoju ir patirtiniu. Aptartos folkloro praktikos rodo, 

kokiu būdu ir kaip suaugusiųjų jos buvo pasitelkiamos kaip socialinė-

psichologinė vaiko pasaulėvaizdį formuojanti priemonė. Tirtų 

folkloro praktikų kontekstinėje medžiagoje išsamiai atsiskleidžia, kaip 

vaikai išgyvendavo baimę. Vienas svarbiausių kriterijų, skiriančių 

paprastas baimes nuo mitinių, yra pastarųjų patrauklumas. Nepaisant 

nemalonumo, kurį sukelia baimės ir nerimo patirtys, mitinės baimės 

taip pat žadina vaikų smalsumą ir turi ypatingą trauką. Tai susiję su 

numinozine mitinių baimių patirtimi ir estetiniu baimės išgyvenimu, 

kuris patiriamas per išplėtoto naratyvo folkloro praktikas.  

 

12. Tyrimo chronologiniai rėmai ir disertacijos apimtis lėmė, kad 

joje buvo nagrinėtos konkrečiam laikmečiui ir kaimo kultūrai 

būdingos lietuvių folkloro praktikos, susijusios su vaikų auginimu ir 

mitinėmis baimėmis. Nuo XX a. vidurio, besikeičiant gyvenimo būdui 

ir švietimo prieinamumui, kito ir folkloro praktikos. Nors disertacijoje 

aptarta vaikų gąsdinimų kaita iki XX a. pabaigos, ateityje išsamesnių 

tyrimų lauktų su išplėtoto naratyvo žanrais ir vaikų mitinių baimių 

patirtimis susijusios folkloro praktikos. Padėtų ir tai, kad tiriant 

šiuolaikines folkloro praktikas, būtų galima pasitelkti išsamesnę 

kontekstinę medžiagą, kurios stokojama XIX a. pabaigos – XX a. 

pirmosios pusės pasaulėžiūrą atspindinčiuose šaltiniuose. 

 

 



37 

 

 

PUBLIKACIJŲ SĄRAŠAS 

TOPIC-RELATED SCIENTIFIC PUBLICATIONS 

1. Džekčioriūtė-Medeišienė, Vita. „Pasakų sekimas vaikams 

tradicinėje lietuvių kultūroje: kūrinių su žiaurumo elementais 

paskirtis“, Tautosakos darbai, t. 62, 2021, p. 28–50, 

https://doi.org/10.51554/TD.21.62.02 

 

2. Džekčioriūtė-Medeišienė, Vita. “Child-threatening Mythical 

Creatures in Traditional Lithuanian Culture: Between Real and 

Constructed Threats of the Mythical World”, Acta Ethnologica 

Hungarica, 64(2), 2019, p. 109–118, 

https://doi.org/10.1556/022.2019.64.2.12 

 

3. Džekčioriūtė-Medeišienė, Vita. „Išgąsčio samprata tradicinėje 

lietuvių kultūroje“, Acta humanitarica universitatis Saulensis, t. 23, 

2016, p. 201–209. 

 

4. Džekčioriūtė-Medeišienė, Vita. „Vaikų gąsdinimai tradicinėje 

lietuvių pasaulėjautoje“, Tautosakos darbai, t. LI, 2016, p. 177–194, 

prieiga per internetą: http://www.llti.lt/failai/TD51%20internetui-

167-184.pdf 

 

5. Džekčioriūtė, Vita. „Kai kurie mitinio varlės įprasminimo aspektai 

tradicinėje lietuvių pasaulėjautoje“, Tautosakos darbai, t. XLVIII, 

2014, p. 71–88, prieiga per internetą: 

http://www.llti.lt/failai/TD48_internetui_71-88.pdf 

 

6. Džekčioriūtė, Vita. „Baimės ir išgąsčio psichofizinė raiška lietuvių 

tradicijoje“, Liaudies kultūra, Nr. 5, 2014, p. 64–72, prieiga per 

internetą: 

http://www.prigimtine.lt/media/cms_page_media/22/Vita_Dzek_Vh

HSvlM.pdf  

https://doi.org/10.51554/TD.21.62.02
https://doi.org/10.1556/022.2019.64.2.12
http://www.llti.lt/failai/TD51%20internetui-167-184.pdf
http://www.llti.lt/failai/TD51%20internetui-167-184.pdf
http://www.llti.lt/failai/TD48_internetui_71-88.pdf
http://www.prigimtine.lt/media/cms_page_media/22/Vita_Dzek_VhHSvlM.pdf
http://www.prigimtine.lt/media/cms_page_media/22/Vita_Dzek_VhHSvlM.pdf


38 

 

 

TRUMPOS ŽINIOS APIE DISERTANTĄ 

BRIEF INFORMATION ABOUT THE AUTHOR OF THE 

DISSERTATION 

 

Vita Džekčioriūtė-Medeišienė 

E-mail: vita.dzekcioriute@gmail.com 

 

Išsilavinimas 

1999–2007 m. bakalauro studijos Vilniaus universitete, biologijos 

bakalauro laipsnis. 

2007–2011 m. magistro studijos Vilniaus universitete, religijos 

mokslų magistro laipsnis. 

2013–2022 m. etnologijos studijos jungtinėje Vilniaus universiteto, 

Lietuvių literatūros ir tautosakos instituto ir Lietuvos muzikos ir teatro 

akademijos doktorantūroje. 

 

Darbovietė 

Nuo 2016 m. jaunesnioji mokslo darbuotoja Lietuvių literatūros ir 

tautosakos institute. 

 

Education 

1999–2007: Bachelor degree studies at Vilnius University (Bachelor 

in Biology) 

2007–2011: Master degree studies at Vilnius University (Master in 

Religious Studies) 

2013–2022: Ethnology studies in the joint PhD programme of Vilnius 

University, Institute of Lithuanian Literature and Folklore and 

Lithuanian Academy of Music and Theatre 

 

Current employment 

Since 2016: junior researcher at the Institute of Lithuanian Literature 

and Folklore 

mailto:vita.dzekcioriute@gmail.com


NOTES



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Vilnius University Press 

9 Saulėtekio Ave., Building III, LT-10222 Vilnius 

Email: info@leidykla.vu.lt, www.leidykla.vu.lt 

bookshop.vu.lt, journals.vu.lt 

Print run copies 25 

 


