
 
 

https://doi.org/10.15388/vu.thesis.633 
https://orcid.org/0000-0001-7926-4356 

 
VILNIAUS UNIVERSITETAS 
MYKOLO ROMERIO UNIVERSITETAS  
KLAIPĖDOS UNIVERSITETAS 
 
 
 
 
 
 
 

Viktorija Voidogaitė  

 
Katalikiškos ugdymo įstaigos tapsmas 
įtraukia: fenomenologinė ir 
autoetnografinė perspektyvos 
 
 
 
 
 
 
 
 
DAKTARO DISERTACIJA 
 
Socialiniai mokslai, 
edukologija (S 007) 
 
VILNIUS 2024

https://orcid.org/0000-0001-7926-4356


Disertacija rengta 2020–2024 metais Vilniaus universitete. 

Mokslinė vadovė – prof. dr. Roma Kriaučiūnienė (Vilniaus universitetas, 
socialiniai mokslai, S 007). 

Mokslinė konsultantė – prof. dr. Lilija Duoblienė (Vilniaus universitetas, 
socialiniai mokslai, edukologija, S 007). 

Pirmininkė – doc. dr. Irena Stonkuvienė (Vilniaus universitetas, socialiniai 
mokslai, edukologija, S 007).  

Nariai: 

Prof. dr. Remigijus Bubnys (Vilniaus universitetas, socialiniai mokslai, 
edukologija, S 007). 

Prof. dr. Romas Prakapas (Mykolo Romerio universitetas, socialiniai mokslai, 
edukologija, S 007). 

Prof. dr. Jonas Ruškus (Vytauto Didžiojo universitetas, socialiniai mokslai, 
edukologija, S 007). 

Prof. dr. Tone Saevi (VID Specialized University, socialiniai mokslai, 
edukologija, S 007). 

Disertacija ginama viešame Gynimo tarybos posėdyje 2024 m. rugsėjo 25 d. 
15.00 val. Vilniaus universiteto Filosofijos fakulteto 201 auditorijoje. Adresas: 
Universiteto g. 9/1, Vilnius, Lietuva, tel. +370 686 38 254; el. paštas 
bus.grazu@gmail.com.  

Disertaciją galima peržiūrėti Vilniaus universiteto, Mykolo Romerio, 
Klaipėdos universitetų bibliotekose ir VU interneto svetainėje adresu: 
https://www.vu.lt/naujienos/ivykiu-kalendorius 

https://www.vu.lt/naujienos/ivykiu-kalendorius


https://doi.org/10.15388/vu.thesis.633 
https://orcid.org/0000-0001-7926-4356 

VILNIUS UNIVERSITY  
MYKOLAS ROMERIS UNIVERSITY 
KLAIPĖDA UNIVERSITY 

Viktorija Voidogaitė 

Catholic Educational Institution 
Becoming Inclusive: Phenomenological 
and Autoethnographic Perspectives 

DOCTORAL DISSERTATION 

Social Sciences,  
Education (S 007) 

VILNIUS 2024 

https://orcid.org/0000-0001-7926-4356


The dissertation was prepared in 2020-2024 at Vilnius University. 

Academic consultant - Prof. Dr. Roma Kriaučiūnienė (Vilnius University, 
Social Sciences, Education, S 007). 

Second academic consultant - Prof. Dr. Lilija Duoblienė (Vilnius University, 
Social Sciences, Education, S 007). 

This doctoral dissertation will be defended in a public meeting of the 
Dissertation Defence Panel:  

Chairwoman – Assoc. Prof. Dr. Irena Stonkuvienė (Vilnius University, Social 
Sciences, Education, S 007). 

Members: 

Prof. Dr. Remigijus Bubnys (Vilnius University, Social Sciences, Education, 
S 007). 

Prof. Dr. Romas Prakapas (Mykolas Romeris University, Social Sciences, 
Education, S 007). 

Prof. Dr. Jonas Ruškus (Vytautas Magnus University, Social Sciences, 
Education, S 007). 

Prof. Dr. Tone Saevi (VID Specialized University, Social Sciences, Education, 
S 007). 

The dissertation shall be defended at a public meeting of the Dissertation 
Defence Panel at 15:00 on 25 September 2024 in Room 201 of the Faculty of 
Philosophy, Vilnius University. Address: Universiteto 9/1, Room No. 201, 
Vilnius, Lithuania, Tel. +370 686 38 254; email: bus.grazu@gmail.com.  

The text of this dissertation can be accessed at the libraries of Vilnius University, 
Mykolas Romeris University and Klaipėda University, as well as on the website 
of Vilnius University: www.vu.lt/lt/naujienos/ivykiu-kalendorius  



5 

TURINYS 

ĮVADAS ......................................................................................................... 8 

1. TYRIMO KLAUSIMŲ FORMULAVIMAS .......................................... 17 

1.1. Hermeneutinio fenomenologinio tyrimo klausimas ........................ 17 

1.2. Autoetnografija kaip būdas sužinoti ir kelti klausimus .................... 19 

2. KATALIKIŠKAS UGDYMAS LIETUVOJE: KONTEKSTAS IR
REIKŠMĖ .................................................................................................... 21 

2.1.  Pulsuojantis katalikiškų mokyklų istorinis kontekstas .................... 21 

2.2. Katalikiško ugdymo įstaigų steigimo motyvai ir specifika ............. 22 

3. TAPSMO DEFINICIJA IR REIKŠMĖ ................................................... 25 

3.1.1. Du kartus į tą pačią upę neįbrisi? ........................................... 25 

3.1.2. Ką reiškia „mylėti tik tai, kuo dabar dar nesu“? .................... 27 

3.1.3. Kaip tapsmas neteko tikslo, prasmės ir vidaus organų 
tvarkos? ........................................................................................... 29 

3.2. Tapsmas Katalikų Bažnyčios mokyme ............................................ 31 

3.2.1. Kodėl ir kaip Dievas tapo žmogumi? .................................... 33 

3.2.2. Kaip žmogus tampa dieviškas (šventas)? .............................. 35 

3.2.3. Ar gyvasis pasaulis dar gali tapti Dangaus Karalyste? .......... 38 

3.3. Tapsmas ir ugdymas ........................................................................ 40 

4. ĮTRAUKUSIS UGDYMAS(IS) IR JO RAIŠKA KATALIKIŠKAME
UGDYME .................................................................................................... 44 

4.1. Įtraukties raiška ugdyme .................................................................. 44 

4.1.1. Įtraukusis ugdymas arba apie ką svajoja pažeidžiamos 
grupės? ............................................................................................. 44 

4.1.2. Įtraukiojo ugdymo bruožai ir praktiniai iššūkiai.................... 48 

4.1.3. Įtraukiojo ugdymo planas Lietuvos švietimui ....................... 51 

4.2. Katalikiškas ugdymas ir įtrauktis ..................................................... 54 

4.2.1. Įtrauktis Katalikų Bažnyčios mokyme .................................. 54 

4.2.2. Įtraukusis katalikiškas ugdymas ............................................ 56 

4.3. Inkliuzija ar įtrauktis?....................................................................... 59 



6 

4.3.1. „Inclusion“ vertimo kontekstai .............................................. 60 

4.3.2. Du „inclusion“ vertimai į lietuvių kalbą ................................ 61 

4.3.3. Trys įtraukties etapai ............................................................. 62 

5. EMPIRINIS TYRIMAS .......................................................................... 65 

5.1. Pirmosios tyrimo dalies metodologija. Hermeneutinis 
fenomenologinis tyrimas ......................................................................... 66 

5.1.1. Hermeneutinės fenomenologijos savybės.............................. 66 

5.1.2. Empirinio tyrimo organizavimas ........................................... 68 

6. HERMENEUTINIS FENOMENOLOGINIS ABSOLVENTŲ
PATIRČIŲ INTEGRUOTOJE KATALIKIŠKOJE MOKYKLOJE
TYRIMAS .................................................................................................... 74 

6.1. Sakrali erdvė mokykloje – kambarėlis ............................................ 74 

6.2. Pasitikėjimu ar išoriniu autoritetu grįstas santykis? ........................ 77 

6.3. Priimtas, nutylimas ir prikeltas kūniškumas .................................... 80 

6.4. Laikas, išgyventas mokykloje.......................................................... 82 

6.5. Tyrimo ribotumas ............................................................................ 85 

7. AUTOETNOGRAFINIS ĮTRAUKAUS KATALIKIŠKO VAIKŲ
DARŽELIO TAPSMO TYRIMAS .............................................................. 87 

7.1. Antrosios tyrimo dalies metodologija. Autoetnografinis tyrimas .... 87 

7.1.1. Autoetnografijos ištakos ir vieta kokybinių tyrimų kontekste 88 

7.1.2. Autoetnografinio tyrimo savybės .......................................... 89 

7.1.3. Autoetnografinio tyrimo organizavimas ................................ 90 

7.1.4. Autoetnografinio tyrimo etapai ............................................. 94 

7.1.5. Autoetnografijos kokybės kriterijai ir kritika ........................ 95 

7.1.6. Tiltas: integruoto katalikiško ugdymo pradžia ...................... 96 

7.1.7. Langai .................................................................................... 96 

7.1.8. Laiptai .................................................................................... 99 

7.2. Antroji dekada: naujos kartos katalikiško ugdymo išskleidimas ... 109 

7.2.1. Paskaitos ir stažuotės ........................................................... 110 

7.2.2. Komanda.............................................................................. 113 

7.3. Tapsmas: įtrauktis į katalikišką ugdymą ....................................... 118 



7 

7.3.1. Juozapas ............................................................................... 118 

7.3.2. Morta ................................................................................... 119 

7.3.3. Taniuška ir Jegoruška .......................................................... 120 

7.3.4. Dialogas prakartėlėje ........................................................... 122 

7.3.5. Rukloje ................................................................................ 123 

7.3.6. Gediminas ............................................................................ 126 

7.3.7. Tibeta Elžbieta ..................................................................... 127 

7.3.8. Konstantinas ........................................................................ 128 

7.3.9. Tajus .................................................................................... 130 

7.3.10. Romanas ir Milana iš Mariupolio ...................................... 132 

7.3.11. Alina .................................................................................. 136 

7.3.12. Teisiųjų teismas ................................................................. 138 

DISKUSIJA ................................................................................................ 144 

IŠVADOS ................................................................................................... 149 

PRIEDAI .................................................................................................... 153 

LITERATŪRA ........................................................................................... 157 

SUMMARY ............................................................................................... 187 

PADĖKA .................................................................................................... 204 

PUBLIKACIJŲ SĄRAŠAS IR STAŽUOTĖS .......................................... 205 



8 

ĮVADAS 

Lietuvoje vis plačiau diskutuojama įtraukiojo ugdymo tema. Ši disertacija 
yra būdas įsijungti į švietimo lauke vykstančią diskusiją ir ją papildyti 
radiniais bei įžvalgomis, kurie galbūt pasirodys vertingi teoriniams ir 
praktiniams įtraukiojo ugdymo elementams įgyvendinti. Šioje disertacijoje 
įtraukusis ugdymas apibrėžiamas kaip „priemonė didinti visų besimokančių 
pasiekimams būnant (prieiga prie švietimo), dalyvaujant (mokymosi kokybė) 
ir pasiekiant (mokymo procesai ir rezultatai)“ (Europos specialiojo ir 
inkliuzinio ugdymo plėtros agentūra, 2014b, p. 11). 2020 m. LR Seimas 
priėmė Švietimo įstatymo pakeitimus, kurie numato, kad specialiųjų 
ugdymosi poreikių turinčiam vaikui, jei to prašo jo tėvai ar globėjai, 
sudaromos galimybės ir sąlygos lankyti ikimokyklinio, pradinio ar bendrojo 
ugdymo įstaigą (LR švietimo įstatymas, pakeitimas ir papildymas, Nr. XIII 
3268), ir taip naikinamos diskriminuojančios nuostatos negalią ir / ar 
specialiųjų ugdymosi poreikių turinčių vaikų atžvilgiu. Šiuo metu naujos 
Švietimo įstatymo nuostatos įgyvendinamos palaipsniui ir turėtų galutinai 
įsigalioti nuo 2024 m. rugsėjo 1 d. Todėl visoms bendrojo ugdymo 
mokykloms įtraukiojo ugdymo įgyvendinimas taps privalomas, jos nebegalės 
atsisakyti priimti negalią turinčių vaikų ir nukreipti į specialiąsias mokyklas.  

Ruošiantis pereiti prie privalomo įtraukiojo ugdymo, sėkmingos jo 
įgyvendinimo strategijos klausimai tampa itin aktualūs. Ar įtraukusis 
ugdymas bus efektyviai įgyvendinamas ne tik jį reglamentuojančių 
dokumentų puslapiuose, Lietuvos mokyklų ugdymo strategijose, planuose, 
bet ir pamokose, mokinių bei mokytojų santykiuose? Pasak A. Galkienės 
(2018, p. 79), „įtraukiojo ugdymo aplinkoje ugdant skirtingus poreikius 
turinčius mokinius nuolat iškyla lygiaverčio ir aktyvaus kiekvieno mokinio 
dalyvavimo ugdymo procese problema. Įtraukiojo ugdymo samprata 
tapatinama su ugdymo aplinkos, palankios kiekvieno mokinio sėkmei, 
samprata.“ Ar mokytojai turi pakankamai įrankių palankiai ugdymo aplinkai 
kurti? Juk skiriasi mokyklų ir mokytojų palankios ugdymo aplinkos kūrimo 
siekiniai ir apibrėžimai (Geležinienė et al., 2008). Galbūt atsakymą į šiuos 
klausimus gali pasiūlyti kelios Lietuvos katalikiško ugdymo įstaigos, kurios 
jau daugiau kaip du dešimtmečius vykdo įtraukųjį ugdymą (Targamadzė & 
Gervytė, 2014, p. 174).  

Lietuvos įtraukiojo katalikiško ugdymo įstaigos buvo kuriamos ir tikslus 
įgyvendino skirtingais atkurtos Lietuvos nepriklausomybės dešimtmečiais. 
„Versmės“ mokykla iškart buvo sumanyta kaip integruoto ugdymo įstaiga 
(Gervytė, 2019), kitos mokyklos poslinkį įtraukties link vykdė pamažu. 
Tačiau ir pirmoji, ir vėliau įkurtos katalikiško ugdymo įstaigos perėjo įvairias 



9 

tapsmo įtraukiomis pakopas, išgyveno savo pakilimus ir nuosmukius, mokėsi 
iš klaidų bei atradimų. Pirmosios įtraukiojo katalikiško ugdymo įstaigos taip 
pat turėjo pereiti ir tapsmo katalikiškomis procesą. Po dešimtmetį trukusio jų 
virsmo proceso sekė nauja katalikiškų įstaigų, kurios jau galėjo atsiremti į 
pirmtakių patirtį ir tradicijas, kūrimo banga. Kita vertus, Lietuvoje ir kitur 
naujos kartos įtraukiojo katalikiško ugdymo įstaigos turėjo naujų iššūkių, nes 
2001 m. įgyvendinamas katalikiškas ugdymas skyrėsi nuo vėlesnėse dekadose 
įsteigtų katalikiškų ar į jas persiverčiančių mokyklų vizijos (atskleidžiančios 
požiūrį į žmogų, bendruomenę, visuomenę) (Lydon, 2009; Moog, 2012). 
Suprantama, pasikeitė ir integruoto, dabar jau įtraukiojo, ugdymo samprata 
bei jo įgyvendinimo principai ir praktika.  

Nepaisant skirtybių, abiejų dekadų (2001–2011 ir 2011–2022) patirtys yra 
vertingos ir aktualios dabartiniam Lietuvos švietimo raidos etapui. Kiekviena 
mokykla, atsiverianti vaikams, kurių iki šiol buvo stengiamasi išvengti, 
galimai turės pereiti panašų tapsmą. Šiame kontekste ypač vertingas atrodo 
ilgiausią įtraukiojo ugdymo patirtį turinčių katalikiško ugdymo įstaigų 
tyrimas. Peržvelgus moksleivių patirtis ir katalikiškos ugdymo įstaigos 
tapsmo procesą, galima perimti tas įžvalgas, kurios palengvintų švietimo 
įstaigų perėjimą nuo uždarumo link vis didesnės įtraukties. 

Temos ištirtumas. Įtraukusis katalikiškas ugdymas pradėtas tirti XXI a. 
pradžioje, kai buvo sugrįžta prie minties, kad katalikiškas ugdymas turi būti 
atviresnis kiekvienam vaikui (Jackson, 2013). Pamažu užsienio autorių 
diskusija apie katalikiško ugdymo prieinamumą virsta socialinių paslaugų 
negalią turintiems asmenims galimybės aptarimu (DeFiore, 2006). Kartu su 
poslinkiu įtraukties link visuomenėje kinta ir katalikiškos mokyklos pozicija, 
todėl katalikiško ugdymo tyrėjai vis garsiau kalba apie moralinę pareigą 
nusistovėjusį ugdymą keisti įtraukiu (Long & Schuttloffel, 2006), tačiau šios 
mokslininkų diskusijos daugiau primena pokalbį apie privalomą dalyką, bet 
mažiau analizuoja mokyklos pokyčio ar tapsmo fenomeną. Tiesa, pokyčiui 
įsibėgėjus, vis daugiau įtraukųjį katalikišką ugdymą tiriančių mokslininkų 
siūlė gaires ir rekomendacijas šiam pokyčiui įgyvendinti (Jez et al., 2021). 
Atlikta katalikiškų ir nekatalikiškų įtraukiųjų įstaigų lyginamųjų studijų 
(Donlevy, 2007; Imbarack & Guzman, 2021), diskurso ir etnografinių tyrimų 
(Bradley-Levine, 2021). Tačiau gilesnio tyrimo, atskleidžiančio katalikiškos 
ugdymo įstaigos tapsmą įtraukia, pasigendama.  

Kitų šalių tyrėjai mokinių patirtis įtraukiojo katalikiško ugdymo kontekste 
analizuoja daugiau per skirtingų religinių tradicijų sugyvenimo mokykloje 
fenomeną (Foley et al., 2020). Domimasi netikinčiųjų mokinių išgyvenimais 
katalikiškoje mokykloje (Arandia et al., 2019), gilinamasi į katalikiškų 
mokyklų mokinių raišką per socialines veiklas, pavyzdžiui, tarnystę vargšams 



10 

(Wodon, 2019). Į klausimą, ką reiškia mokytis įtraukioje katalikiškoje 
mokykloje, galima būtų atsakyti visomis anksčiau užrašytomis tyrėjų 
atrastomis fenomenologinėmis temomis, tačiau kiekvienai konkrečiai 
mokyklai būdingas skirtingas kontekstas, kuris atveria kitonišką tiriamo 
fenomeno reikšmę. Todėl moksleivių patirtys skiriasi, nors kai kurie elementai 
panašūs. Vis dėlto atlikusi gan kruopščią prieinamos mokslinės literatūros 
analizę neaptikau gilesnio ir išsamesnio mokinių išgyvenimų mokantis 
įtraukioje katalikiškoje įstaigoje hermeneutinio fenomenologinio tyrimo. 
Taigi atrodo svarbu išgirsti, kokios temos tyrimo dalyviams iškils 
nestruktūruojant interviu specialiais klausimais.  

Lietuvoje katalikiško ugdymo tyrimus atliko V. Targamadzė ir D. Gervytė 
(2014). Tačiau D. Gervytė labiau gilinasi į specifinio katalikiško ugdymo 
kaitą, kurio kontekste įvyksta įtraukusis ugdymasis. Vėliau ji (2019) 
disertacijoje „Asumcionistinis ugdymas mokykloje: tęstinumas ir kaita“ 
nagrinėdama asumcionistinio ugdymo kaitą į jį žvelgia kaip į įvykusį tapsmą. 
Skirtingus įtraukiojo ugdymo aspektus tirianti A. Galkienė šiek tiek paliečia 
katalikiškos mokyklos, kaip tinkamos terpės įtraukiajam ugdymui, aspektą 
(2003; 2013), tačiau plačiau ir išsamiau neanalizuoja nei „Versmės“ mokyklos 
tapimo katalikiška, nei kitų katalikiškų įstaigų įtraukties priėmimo ir 
įgyvendinimo procesų. J. Labokas (2022) aptaria šiuolaikines katalikiško 
ugdymo diskurso transformacijas, bažnytinių dokumentų diskurso analizėje 
jis pastebi, kad įtrauktis atskleidžiama kaip asmens orumo tema, daugiau 
paliečianti santykį ir dialogą tarp kultūrų ar skirtingų socialinių kontekstų. 

Kiek anksčiau vaikų ir jaunuolių patirtys ir išgyvenimai, kuriuos galima 
sieti su katalikišku ugdymu, tirtos vertybių internalizacijos (Martišauskienė, 
2002), religingumo raiškos (Stumbra, 2012), dvasinės sklaidos (Aramavičiūtė 
& Martišauskienė, 2001) ir kitais labiau dvasines vertybes apimančiais 
aspektais (Rugevičiūtė, 2012; Šliužaitė & Anužienė, 2014), tačiau šie tyrimai 
nesietini su įtraukiuoju ugdymu. Taip pat stinga tyrimų, atskleidžiančių, ką iš 
tiesų asmeniui reiškia mokytis katalikiškoje ugdymo įstaigoje. Taigi įtraukiojo 
katalikiško ugdymo fenomenas, besiskleidžiąs per absolventų išgyvenimus, 
tiriamas pirmą sykį. Taip pat konkrečios ugdymo įstaigos tapsmas įtraukia 
tiriamas pirmą sykį. Šiuos tyrimo segmentus siekiama atskleisti pasitelkus 
dviejų dekadų skirtingų pasakotojų balsus, juos sujungiant įtraukiojo 
katalikiško ugdymo aspektu.  

Disertacijos temos problemiškumas. Katalikiškas ugdymas iš esmės yra 
evangelinės bendruomenės veikla švietimo įstaigoje. Visi tikinčiųjų 
bendruomenės principai ir vertybės yra perkeliami į tos bendruomenės 
steigiamą ugdymo įstaigą. Skirtingų katalikiškų ugdymo įstaigų principai 
skamba panašiai, tačiau konkrečiai bendruomenei gali reikšti skirtingas tų 



 

11 
 

principų praktikas. Tarkime, artimo meilės ir gailestingumo principas vienoje 
ugdymo įstaigoje gali reikštis kaip mokinių savanorystė vargstantiems, o 
kitoje – besąlygiškas skirtingų asmenų priėmimas, lygiateisiškumas ir 
draugystė. Todėl įtraukusis ugdymas gan skirtingais sąlyčio taškais gali būti 
priimamas tų pačių vertybių ir gairių besilaikančių ugdymo įstaigų, kaip 
nuolat besimokančių bendruomenių, taip ir kiekvieno jų nario atskirai.  

Dalis mokyklų, kurios Lietuvos nepriklausomybės aušroje nutarė tapti 
katalikiškos, šį pokytį išgyveno nepasiruošusios, jis nuo pradžių buvo labiau 
formalus išorinių simbolių praktikavimas, todėl laikui bėgant beveik nesivystė 
ir nepalietė bendruomenės kultūros bei kasdienės praktikos. Toks daugiau tik 
pavadinimo keitimas suteikė privilegijų ir apsaugojo nuo nepageidaujamos 
švietimo įstaigos pertvarkos (Merkys et al., 2019). Kitos mokyklos ėmėsi 
diegti katalikišką dvasią gan nelanksčiais būdais, tai sukėlė dalies mokinių 
pasipiktinimą ir frustraciją. Kiekvienas kitoniškumas galėjo būti nepriimtas ir 
net peikiamas. Panašu, kad šis ideologinis nelankstumas išliko ne tik 
pirmaisiais nepriklausomybės metais, bet būdingas ir daliai mokyklų šiais 
laikais. Tokioje atmosferoje įtraukusis ugdymas beveik neturi jokios 
galimybės būti įgyvendinamas kaip tapsmas, nes kietų normų tradicija ir 
atviras tapsmas neturi sąlyčio taškų. Tačiau ir tos ugdymo įstaigos, kurios 
pasirinko lankstaus ir atviro tapsmo įtraukiomis kelią, taip pat patiria iššūkių, 
kurių priežastis yra bendruomenės žmonių skirtingumas. Viena vertus, 
skirtingų žmonių bendradarbiavimas yra įtraukiojo ugdymo privilegija, kita 
vertus, tapsmo procesas yra kompleksiškas, kiekvienam proceso dalyviui 
vyksta skirtingu tempu ir laipsniu. Todėl įtrauktis, kaip pokytis, gali būti 
pagrįstai vertinama kaip jau įvykęs ir dar vis tebevykstantis procesas. Taip pat 
ji gali būti matoma kaip nuolat čia ir dabar esanti, bet dar neišsipildžiusi. 

Fenomenologinis tyrimo klausimas – ką reiškia mokytis įtraukioje 
katalikiškoje mokykloje? Tai yra esminis fenomenologinės tyrimo dalies 
klausimas šioje disertacijoje. Klausimą formuluoju remdamasi tyrime taikoma 
hermeneutine fenomenologine prieiga (van Manen, 1984). Šis klausimas 
neiškelia spręstinos problemos, bet siekia atverti ir pažinti mūsų gyvenamąjį 
pasaulį bei jo reiškinius (van Manen, 2016).  

Autoetnografinis tyrimo klausimas – kaip katalikiška ugdymo įstaiga 
tampa įtrauki? Antrąjį tyrimo klausimą suformuluoju jau rašydama 
autoetnografinį pasakojimą. Vadovavausi C. Ellis (1999) emocinio 
sugrąžinimo (angl. recall) ir rašymo, kaip būdo sužinoti (Richardson, 2003), 
nuorodomis. Rašydama ir perrašydama tekstą, pergrupuodama bei jungdama 
įvairius segmentus, sužinojau, kad atvira katalikiška ugdymo įstaiga gali tapti 
tuo, kuo neplanavo būti. Ji keičiasi, procesas nėra baigtinis. Taip tapsmas, kaip 
nuolat vykstantis pokytis, tapo autoetnografinio tyrimo radiniu ir tam tikru 



 

12 
 

tikrovės pažinimo kampu. Iš naujo skaitydama disertacijos autoetnografinio 
tyrimo segmentus suvokiau, kad šis pasakojimas yra atsakymas į klausimą, 
kaip katalikiškos ugdymo įstaigos kultūroje per laiką įvyksta nenumatyti 
pokyčiai.  

Disertacijoje iškeltų klausimų tikslas yra dvejopas1. Bendresne prasme 
siekiau paliesti ir aprašyti dviejų pirmųjų įtraukiojo katalikiško ugdymo 
dekadų patirtis. Tai pasiekti ketinau pirmiausia tirdama absolventų patirtis 
mokantis įtraukioje katalikiškoje mokykloje ir aprašydama šį išgyventą 
fenomeną. Su šiuo tikslu sieju tokius uždavinius: 

• Aprašyti katalikiško ugdymo Lietuvoje ypatybes, specifiškumą ir 
skleidimosi proceso priežastis bei sudėti jo įtakos nacionaliniam 
švietimui akcentus; 

• Išryškinti Lietuvoje įgyvendinamos įtraukties proceso raidą bei 
atskleisti bendresnę katalikiško ugdymo pamatinę teorinę sąsają (ir 
atitiktį) su įtraukties reiškiniu;  

• Užčiuopti ir aprašyti katalikiško ugdymo bei įtraukiojo ugdymo 
praktinę paradigmų dermę ir galimą jų disonansą; 

• Aprašyti ir interpretuoti absolventų patirtis mokantis įtraukioje 
katalikiškoje įstaigoje (2001–2011 metais). 

Antras tikslas – aprašyti katalikiškos ugdymo įstaigos tapsmą įtraukia ir 
paanalizuoti tapsmo, kaip nuolat vykstančio proceso, specifiką įtraukios 
katalikiškos ugdymo kultūros kontekste. Šį tikslą įgyvendinau per šiuos 
uždavinius: 

• Aprašyti tapsmo definiciją ir raišką ugdymo filosofijos, Katalikų 
Bažnyčios mokymo ir (įtraukiojo) ugdymo kontekstuose;  

• Atlikti katalikiškos ugdymo įstaigos tapsmo įtraukia (2011–2022) 
autoetnografinį tyrimą.  

 
Tyrimo teorinis ir metodologinis pagrindas. Disertacinis tyrimas 

prisiliečia prie dviejų dekadų įtraukiojo katalikiško ugdymo patirties 
Lietuvoje. Hermeneutine fenomenologine tyrimo dalimi siekiama atskleisti 
bendrojo ugdymo dalyvių patirtis, mokantis integruotoje-įtraukioje 
katalikiškoje mokykloje nuo 2001 iki 2011 metų. O autoetnografinis 
pasakojimas atveria ikimokyklinio katalikiško vaikų ugdymo įstaigos tapsmą 
įtraukia nuo 2011 iki 2022 metų. Abu tyrimo segmentai iš esmės gali būti 
laikomi savarankiškais tyrimais, tačiau proceso metu hermeneutinis 
fenomenologinis tyrimas generavo autoetnografinį tyrimą, kaip loginę 

 
1 Dėl dvejopo tikslo formulavimo disertacijoje galimybės žr. Kairė (2018). 



 

13 
 

disertacinės temos analizės tąsą ir reiškinio tyrimo išbaigtumą. Tarp abiejų 
tyrimo segmentų atsiradusi sąsaja – tyrėjos ir tiriamųjų bendra istorija – lyg 
tiltas sujungia abi tyrimo dalis bei leidžia atrasti, kad dalies autoetnografinio 
naratyvo įvykių priežastys it šaknys siekia hermeneutinėje tyrimo gijoje 
aprašytus išgyvenimus.  

Žvelgiant iš fenomenologinės perspektyvos, mokymasis mokykloje reiškia 
priklausyti pasauliui (van Manen, 2016). Priklausyti skirtingų žmonių 
pasauliui yra išgyvenimas. Išgyvenimas, pasak M. van Maneno (2016), yra 
kiekvieno fenomenologinio tyrimo pradžia ir pabaiga. Todėl šioje 
disertacijoje mokymosi įtraukioje katalikiškoje mokykloje išgyvenimą 
stengiamasi suprasti remiantis fenomenologija kaip filosofija (Merleau-Ponty, 
2018; Mickūnas, Stewart, 1994) ir fenomenologija kaip ugdymo teorija 
(Saevi, 2013). Empirinio absolventų, mokyklą baigusių mokinių2, patirčių 
tyrimui pasitelkta M. van Maneno (2016) hermeneutinės fenomenologijos 
prieiga.  

Antroji tyrimo dalis apima katalikiškos ikimokyklinės įstaigos tapsmo 
procesą. Naratyviniam tapsmo aprašymui buvo pasirinkta socialiniu 
konstruktyvizmu besiremianti autoetnografija. Todėl ruošiant antros dalies 
tyrimo dizainą buvo pereita nuo fenomeno aprašymo prie autoetnografinio 
pasakojimo. Šis sprendimas išplėtė reiškinio tyrimo aprėptį ir kartu sukūrė 
erdvę skaitytojui „prašalaičiui“ (Ellis, 1999). Suprantamu bei įtaigiu būdu 
aprašyti disertacijos radiniai gali informuoti ne tik akademinę bendruomenę, 
bet ir pasiekti platesnę ugdytojų auditoriją ir be specialiai formuluojamų 
rekomendacijų atverti aprašytos patirties įžvalgas tiems asmenims bei 
įstaigoms, kurios įgyvendins tapsmo įtraukiomis procesus. Taigi, viena vertus, 
disertacijos tyrimo, apimančio 2011–2022 m. procesus, aprašytas naudojamas 
autoetnografinis metodas lyg išplaukia iš pirmosios, hermeneutinės 
fenomenologinės (2001–2011) dalies metodologijos, kita vertus, abi prieigos 
siekia skirtingų uždavinių, todėl jos daugiau papildo vieną kitą, išplečia 
tyrinėjamo reiškinio lauką bei pasiekia platesnę skaitytojų auditoriją.   

Autoetnografinis tyrimo specifiškumas, pasak Ellis (2009), tas, kad 
pagrindinis duomenų šaltinis yra pats istorijos pasakotojas. Autorius pasakoja 
įvykius, kurie svarbūs tyrimui, tačiau ne tik juos. Reikšmingos yra aplinkybės, 
dalyvių nusiteikimas, kultūrinis kontekstas, nuostatos ir nuogąstavimai 
(Delamont, 2009). Vaizdus šių elementų atkūrimas yra autoetnografinio 
tyrimo kokybės kriterijus, kurį lengva įvardyti, bet ne taip paprasta 
įgyvendinti (ten pat). 

 
2 Toliau tekste bus kalbama apie absolventus, kartais juos vadinant ne mokyklą 

baigusiais mokiniais, bet tiesiog mokiniais.  



 

14 
 

Rašydama katalikiškos ugdymo įstaigos tapsmo istoriją atsirinkau 
artefaktus, kurie ne tik atspindėtų konkrečios įstaigos kultūrą ir istoriją, bet ir 
padėtų rašant sužinoti bei suprasti tapsmo procesą. Rašymas, kaip būdas 
sužinoti, yra autoetnografijos metodo ašis (Richardson, 2003). Vėlesniame 
tyrimo etape užrašytas naujas žinojimas svarstomas, lyginamas ir aptariamas 
kitų mokslinių tyrimų rezultatų kontekste. Mokslinė diskusija yra tyrimo 
proceso sudedamoji dalis (Denzin, 2013), kuri leidžia pasakojamoje istorijoje 
pasigirsti ir „kitų“, t. y. mokslininkų, balsui. 
Taigi disertacinis tyrimas susitelkia į: 

a) moksleivių išgyvenimus mokantis įtraukioje (integruotoje) 
katalikiškoje mokykloje 2001–2011 metais;  

b) katalikiškos ikimokyklinio ugdymo įstaigos tapsmą įtraukia (apimant 
2011–2022 metus). 

Tyrimo naujumas, savitumas ir mokslinė reikšmė. Disertacijoje 
formuluojami klausimai ne tik susitelkia į mokymosi įtraukioje katalikiškoje 
mokykloje fenomeną, bet ir siekia suprasti patį fenomeno formavimosi 
procesą, tapsmą, kuris gali būti užčiuopiamas tiek per mokinių istorijų 
aprašymą ir interpretaciją, tiek per autoetnografinį pasakojimą. Tokia dvilypė 
perspektyva lyg iš vidaus atskleidžia ugdančios ir įtraukios katalikiškos 
bendruomenės procesus, savitumą, kultūrą ir gyvenamąjį ritmą. Iki šiol šia 
tema atlikti tyrimai galėtų būti skirstomi į dvi dalis, prie kurių vienaip ar kitaip 
šliejasi tyrėjų radiniai. Stebimas labiau teorinio tyrimo aspektas, kai daugiau 
aiškinama, kad katalikiškas ugdymas savaime turi būti įtraukus, o įtrauktis – 
kiekvienos bendruomenės ugdymo principas (pavyzdžiui, Faggella-Luby, 
2000; Boyle & Hernandez, 2017). Viena vertus, jie pagrindžia įtraukties 
reikšmę, lyg stengdamiesi paneigti tam tikrus su įtraukiuoju ugdymu 
susijusius mitus ir prietarus (pavyzdžiui, Bonfiglio et al., 2019). Kita vertus, 
autorių tekstai turi egzistencinį foną, kuris lyg suponuoja, kad, nepasirinkus 
įtraukiojo ugdymo krypties, bus laikomasi Katalikų Bažnyčiai priešingų 
vertybių (pavyzdžiui, Bonfiglio & Kroh, 2020). Tačiau tokios daugiau 
aiškinamos ar skatinamos studijos nesiekia ištirti praktinio šios temos aspekto.  

Praktinės fenomeno pusės tyrimus atlieka kita, gan kritišką žiūros kampą 
pasirinkusi grupė. Jų požiūrio griežtąja prasme negalima atsieti nuo pačios 
katalikų / krikščionių bendruomenės. Šiai antrajai grupei priskiriami reiškinį 
griežtai vertinantys mokslininkai. Dalis jų tiria tikinčių ir netikinčių 
moksleivių išgyvenimus, besimokant katalikiškoje ugdymo įstaigoje 
(pavyzdžiui, Gregory, 2021; Casson, 2013). Tačiau šiuos tyrimus tik iš dalies 
galima būtų priskirti įtraukties temai, nes jie susitelkia tik į tikėjimą ir 



 

15 
 

įsitikinimus. Į platesnę ir įvairesnę mokinių grupę orientuoti etnografiniai bei 
balso tyrimai atskleidžia įtraukiojo katalikiško ugdymo nesėkmes ir kliaudas 
(pavyzdžiui, Arandia et al., 2019; LeBlanc, 2017). Šiems tyrimams savita tai, 
kad jie atveria išskirtinai skandalingas, liūdnas ar nykias moksleivių patirtis. 
Toks reiškinio tyrimo vienpusiškumas mane skatina išgirsti daugiau skirtingų 
mokinių balsų ir pačiai papasakoti istoriją, kuri turi stebinančio tapsmo 
naratyvą. Tokiu būdu galima atskleisti, kad net įtraukčiai nepritaikyta aplinka 
(plačiąja prasme) per atvirumą ir įsiklausymą gali tapti kiekvienam prieinama 
bei prisitaikančia bendruomene.  

Atsižvelgiant į anksčiau aprašytą kontekstą pasakytina, kad abi mano 
atlikto tyrimo dalis galima matyti ir kaip katalikiškos įtraukties temą 
papildančią analizę, ir kaip naują šio lauko tyrimo perspektyvą. 
Hermeneutiniu fenomenologiniu tyrimu atskleidžiu skirtingus moksleivių 
išgyvenimus. Užčiuopiami ir teigiami, ir neigiami mokymosi įtraukioje 
katalikiškoje mokykloje aspektai. Tokiu būdu fenomenas matomas platesniu 
spektru. Fenomeno teminė analizė bei interpretacija padeda aiškiau suprasti 
jauno žmogaus išgyvenimus bei numatyti labiau į praktiką nukreiptas 
įtraukiojo ugdymo strategijas.  

Autoetnografinė tyrimo dalis yra gan plačiai Lietuvos edukacinių tyrimų 
lauke naudoto naratyvinio tyrimo variantas. Autoetnografija yra mūsų 
kontekstui gan nauja prieiga, žengia pirmuosius, gan apdairius, žingsnius. 
Metodas reikalauja ne tik mokslinio tyrimo įgūdžių, bet ir meninės teksto 
raiškos įtaigumo, todėl yra gan rizikingas. Turiu mintyje ne tik riziką, kad 
tyrimas ar jo aprašymas, o gal ir abu dalykai, gali žlugti dėl nemažai laiko 
reikalaujančios metodologijos įgyvendinimo nesėkmės, bet ir tai, kad 
autoetnografija, kaip metodas, kokybinius tyrimus atliekančių mokslininkų 
gan kritiškai vertinama (pavyzdžiui, Lapadat, 2017; Atkinson, 1997; Coffey, 
1999; Reed-Danahay, 1997).  

Tačiau šio metodo savitumas man tapo tinkamiausiu įrankiu ištirti 
katalikiškos ugdymo įstaigos tapsmą įtraukia. Pirmiausia, autoetnografinis 
tyrimas koncentruojasi į tyrėjo patirties lauke besiskleidžiančius įvykius ir 
reiškinius, atsiriboja nuo dominuojančio, įtraukiojo katalikiško ugdymo 
patirties apibendrinimo, aiškinimo ir generalizavimo. Kritiškas požiūris į 
stereotipus apie katalikišką ugdymą atspindintį naratyvą leidžia išgirsti ir 
kitokią patirtį iš ugdančios bendruomenės vidaus. Tokiu būdu sukuria 
polifoniją, išplečia katalikiškos ugdymo įstaigos bendrąjį naratyvą, atvirai 
aptariant nutylėtus įtraukiojo ugdymo aspektus. Antra, kaip tyrėja, buvau 
savosios kultūros „vietinė“3 ir šis metodas man leido ne suskliausti savo 

 
3 Esu katalikė, vienuolė, viena iš įstaigos įkūrėjų ir vadovė. 



 

16 
 

žinojimą ar objektyviai dalyvauti procese, bet gan aiškiai įvardyti savo 
žinojimą ir patirtį. Toks įsišaknijęs dalyvavimas tyrime suteikia galimybę 
pamatyti tuos katalikiškos ugdymo įstaigos tapsmo procesus ir reiškinius, 
kurių išorinis stebėtojas nefiksuotų ar nelaikytų reikšmingais. Trečia, 
autoetnografija ne tik suteikia galimybę „neišjungti“ tyrėjo galvojimo ir 
jausmų, bet pasidalinti patirtimis, kurios vyksta privačiame ugdymo įstaigos 
gyvenime, kasdieniame bendravime. Būtent šiose situacijose dažniausiai 
katalikiškos įstaigos tapsmas yra aiškiausiai matomas ar net paliečiamas. 
Galiausiai, atlikto autoetnografinio tyrimo radiniai pasiekia platesnes 
auditorijas (Cooper et al., 2017). Dėl suprantamo ir įtaigaus teksto rašymo 
stiliaus tyrimo radiniai pasiekia ne tik mokslininkų bendruomenę, bet ir 
ugdymo praktikus.  

Parašytoji autoetnografija siekia užpildyti ir tą spragą, kuri liko tik 
teoriškai aptariant katalikiškos ugdymo įstaigos kaip savaime įtraukios 
reiškinį. Siekiau atskleisti, kad įtraukusis ugdymas yra toli gražu ne savaime 
suprantama katalikiško ugdymo dalis, bet palaipsnis tapsmas.  

Dalis atlikto tyrimo radinių buvo publikuojami ne tik populiariame 
tinklaraštyje, bet ir mano „Facebook“ paskyroje. O po publikacija 
užsimezgusi diskusija ne tik sutelkė temą nagrinėjančių mokslininkų mintis, 
bet ir betarpiškai leido perskaityti kitų įtraukiojo švietimo procesų dalyvių 
reakcijas ir abejones. Dėl anksčiau išvardytų šios tyrimo dalies savybių 
atliktas tyrimas yra unikalus ir Lietuvoje, ir už jos ribų.    

Disertacijos struktūra. Disertaciją sudaro septynios dalys. Pirmoji dalis 
skirta formuluoti fenomenologiniam klausimui ir autoetnografiniam 
klausimui. Antroji ir ketvirtoji – teoriniam pamatui pagrįsti. Jose aprašiau 
katalikiško ugdymo Lietuvoje raidos etapus, išanalizavau skirtį tarp integruoto 
ir įtraukiojo ugdymo. Taip pat atskleidžiau įtraukties raišką ugdyme, įvardijau 
katalikiško ugdymo ir įtraukiojo ugdymo sąlyčius bei skirtybes Lietuvoje ir 
pasaulyje. Trečiojoje dalyje išanalizavau ir apsibrėžiau tapsmo definiciją ir 
reikšmę ugdymo filosofijoje bei Katalikų Bažnyčios mokyme. Peržvelgiau 
tapsmo ir ugdymo sąsajas. Penktoji dalis apima pirmojo įtraukiojo katalikiško 
ugdymo Lietuvoje dešimtmečio tyrimo metodologijos išskleidimą ir radinių 
aprašymą. Šeštojoje dalyje aprašiau autoetnografinės tyrimo dalies 
metodologijos savitumą ir pateikiau autoetnografinį pasakojimą, kurio dalis 
yra mokslinė diskusija. Galiausiai, diskusijoje ir išvadose susitelkiau į esmines 
mokymosi katalikiškoje mokykloje fenomeno reikšmes bei katalikiškos 
įstaigos tapsmo aptarimą. 
  



 

17 
 

1. TYRIMO KLAUSIMŲ FORMULAVIMAS 

Pradėsiu nuo teiginio, kad katalikiškas ugdymas iš esmės nuo pradžių 
matomas kaip įtraukus (Gould & Vaughn, 2000; Taylor & Sidhu, 2012 ir kiti). 
Tai savaime galėtų reikšti, kad įkurta ar katalikiško ugdymo filosofiją 
perėmusi mokykla tampa įtrauki lygiai tiek, kiek ji vystosi kaip katalikiška. 
Tačiau atidžiau pažvelgusi į Lietuvoje veikiančias katalikiško ugdymo 
įstaigas (mokyklas ir darželius) pastebiu, kad vos kelios tokio tipo švietimo 
įstaigos iš pradžių pasirinko integraciją (etapas, kuriame susitiko bendrasis 
lavinimas ir specialusis ugdymas (Ruškus, 2001)). Tai apima laikotarpį, kai 
vaikai galėjo būti integruojami į bendrojo lavinimo mokyklas, tačiau 
mokyklos galėjo jų nepriimti pasiaiškindamos aplinkos pritaikymo stygiumi), 
o vėliau švietimo įstaigos pasuko ir įtraukiojo ugdymo (kai įtrauki aplinka, 
įtraukios programos bei pedagogų pasirengimas labiau apima pagalbą, skirtą 
specialiųjų ugdymosi poreikių turintiems vaikams ir įvairių negalių turintiems 
vaikams) keliu. Žvelgiant į šias ugdančias bendruomenes retrospektyviai 
akivaizdu, kad įtraukusis ugdymas yra procesas, kuris net kruopščiai 
planuojamas ir organizuojamas yra laike besivystantis reiškinys, tapsmas. 
Žengiant per visuotinio įtraukiojo ugdymo Lietuvoje slenkstį, šių įstaigų 
tapsmo įtraukiomis tyrimas yra būdas užčiuopti šio fenomeno esmę bei 
pastebėti, kaip šis įtraukties procesas vyko ir tebevyksta.   

Suprantama, kad sužinoti, ką reiškia mokytis įtraukioje katalikiškoje 
mokykloje, ir klausti, kaip katalikiška ugdymo įstaiga tampa įtrauki, yra du 
vienas kitą papildantys, tačiau skirtingi klausimai. Pradėjusi nuo mokinių 
išgyvenimų gan nuosekliai perėjau prie autoetnografinio pasakojimo. Tokia 
jungtis atsirado, kai atlikdama tyrimą sutikau buvusius mokyklos, kurioje esu 
atlikusi pirmąją pedagoginę praktiką, mokinius. Tyrimo dalyviai pasakojo 
savo istorijas, kurios pažadino mano prisiminimus ir apmąstymus, atvedė prie 
įžvalgų, kad tai, kas vyko 2004–2005 m. integruotoje katalikiškoje mokykloje, 
turėjo lemiamą įtaką 2011–2022 m. ikimokyklinės katalikiškos įstaigos 
kūrimui ir tapsmui. Taigi, vieno tyrimo procese gimė antrasis tyrimas ir jo 
klausimas.  

1.1. Hermeneutinio fenomenologinio tyrimo klausimas 

Hermeneutinį fenomenologinį tyrimą pradėjau nuo klausimo, ką gi reiškia 
jaunam žmogui būti ir mokytis mokykloje, kurioje susitinka ne tik skirtingų 
gebėjimų ir požiūrių asmenys, bet ir nuolat tenka susidurti su savo ir kito 
negalia, sutrikimu ir ribotumu. Tokiu atveju įtrauktis patiriama konkrečioje 



 

18 
 

vietoje tam tikru laiku ir kūne. Siekiau susitelkti į gyvenamojo pasaulio 
reiškinį ir klausti bei klausyti tų, kurie gali jį atskleisti.  

Kitas svarbus šio tyrimo aspektas buvo aplinka, kurioje vyko įtraukusis 
(tuo metu integruotas) ugdymas. Katalikiško ugdymo aplinka palengvina ar 
apsunkina mokymąsi? Galbūt katalikiško ugdymo bendruomenė ir jos 
įgyvendinama ugdymo programa nėra jokia esminė moksleivių patirties dalis, 
o tik tam tikras mokyklos tipas, kuris neturi įtakos išgyvenimams ir patirčiai? 
Įvardyti klausimai kartu buvo ne tik aiškumas, kokį tyrimo klausimą ketinu 
formuluoti, bet ir tam tikras kliuvinys, išankstinės nuostatos ir įsitikinimai, 
kuriuos teko suskliausti (Mickūnas & Stewart, 1994, p. 46). 

Taip pamažu atradau fenomenologinę nuostabą, kuri tampa raktu į 
kasdienybės įvykius, atskleidžia jų esmę (van Manen, 2014). Atidžiau 
pažvelgiau į tai, ką 2020 m. pradėjusi rašyti disertaciją laikiau savaime 
suprantamu dalyku, idant tyrimo dalyvių istorijų (2002 ir vėliau) detalės 
neatrodytų perdėm įprastai. Juk tai, kas 2023 m. atrodo įprasta, tarkime, 
asmuo, turintis judėjimo negalią ir lankantis bendrojo ugdymo įstaigą, 2005 
m. buvo tikrai didelis pokytis mokyklos bendruomenės gyvenime. Kita man 
svarbi atnaujinto supratimo reikalaujanti žiūros perspektyva – ugdymas 
katalikiškoje mokykloje. Viena vertus, tai ilgai gyvuojanti tradicija, kita 
vertus, 2001–2011 m. Lietuvoje buvo tik trys kiti atvejai, kai mokyklą steigė 
vienuolynai (Subačius, 2015), todėl platesnė vienuolių veikla mokykloje buvo 
itin retas reiškinys.   

Siekdama ištirti mokymosi įtraukioje katalikiškoje mokykloje fenomeną, 
teorinėje dalyje susitelkiau ir į katalikiškos mokyklos Lietuvoje vystymosi 
procesą, ir į įtraukiojo ugdymo definicijos kaitą bei tapsmą. Fenomeno 
išskleidimo elementus analizavau fenomenologiniu žvilgsniu – stengdamasi 
atskleisti esmę. Analizės rezultatus pateikiau pasakojimo stiliaus tekstu, idant 
kiekviena tiriamo reiškinio dalis turėtų savo istoriją. Todėl toliau pateiktas 
hermeneutinės fenomenologijos klausimas yra esminis rašant teorinę darbo 
dalį.  

Ką reiškia mokytis įtraukioje katalikiškoje mokykloje? Tai vienas iš dviejų 
pagrindinių disertacijoje formuluojamų klausimų. Suprantama, kad šis 
klausimas apima gan plačią skirtingų reiškinių visumą. Ką reiškia mokytis 
įtraukioje mokykloje? Ką reiškia mokytis katalikiškoje mokykloje? Ką reiškia 
mokytis, kai turi negalią? Ir ką reiškia mokytis, kai matomai išreikštą negalią 
turi bendraklasis ar bendraklasė? Į dalį šių klausimų atsako teorinė darbo dalis, 
susitelkianti į įtraukios katalikiškos mokyklos reiškinį, jos vystymosi ir 
keitimosi procesus. O pirmojoje empirinio tyrimo dalyje analizuoju, aprašau 
ir interpretuoju konkrečių mokinių išgyvenimus jiems mokantis įtraukioje 
katalikiškoje mokykloje.  



 

19 
 

Vis dėlto hermeneutinis fenomenologinis tyrimas gali apimti tik siaurą 
gyvenamojo pasaulio atkarpą. Tyrimu siekiau giliau pažvelgti į vieną žmonių 
gyvenimo patirties elementą, beveik nuosekliai laikydamasi M. van Maneno 
pasiūlyto metodo (2014). Tai atlikau pasitelkdama M. van Maneno išskirtas 
egzistencines temas: išgyvenamą santykį, išgyvenamą kūną, išgyvenamą 
erdvę, išgyvenamą laiką (1984). Tokiu būdu į mokinių patirtis pažvelgiu iš 
skirtingų pusių, kiekvienai temai priskirdama savitą klausimą: 

1. Kaip mokydamiesi įtraukioje katalikiškoje mokykloje mokiniai 
išgyveno santykį su savimi ir kitais? 

2. Kaip jie išgyveno kūną? 
3. Kaip jie išgyveno erdvę? 
4. Kaip jie išgyveno laiką? 

Šie iš egzistencinių temų išplaukiantys klausimai tapo pagalbiniais 
fenomenologinio tyrimo duomenų analizės ir interpretavimo elementais. 
Svarbu pastebėti, kad suformuluotieji teminiai klausimai nebuvo atliktų 
giluminių interviu pamatas ir niekaip tiesiogiai jų nestruktūravo, greičiau jie 
pasitarnavo klausantis tyrimo dalyvių istorijų, kai prašiau tyrimų dalyvių 
patikslinti jų istorijų detales.  

Tyrimo dalyviai dalinosi savo išgyvenimais, patirtais 2001–2011 m. 
laikotarpiu. Taigi tai apėmė pirmąją įtraukiojo katalikiško ugdymo Lietuvoje 
dekadą. Tai lėmė papildomo egzistencinės laiko temos klausimo atsiradimą – 
ką reiškė mokytis įtraukioje katalikiškoje mokykloje 2001–2011 metais? 

1.2. Autoetnografija kaip būdas sužinoti ir kelti klausimus 

Nutiko taip, kad, analizuodama hermeneutinio fenomenologinio tyrimo 
duomenis, dalies giluminių interviu negalėjau įtraukti į tyrimą, nes jie 
neatitiko reikalavimų ir kartu buvo visiškai kitoniški savo forma ir turiniu. Tai 
buvo jautrūs dialogai, nuoširdūs atliepimai bei minčių išsakymai, kurie tyrimo 
dalyvius ir mane pačią sugrąžino į bendrai išgyventą etapą integruotoje 
katalikiškoje mokykloje. Vis dėlto juos transkribavau ir taip pokalbiai apie 
„anuos laikus“ (2001–2011 metus) virto man brangiais tekstais, kurie 
atskleidžia įtraukios katalikiškos įstaigos nuotaikas, bendruomenės kultūrą, 
vyravusį požiūrį ir išskirtinumą. Tyrimo dalyviai verkė ir juokėsi, prisiminė 
gedulą bei meilę, išsakė tai, kas jų širdyse gyvavo ilgiau nei dešimt metų. Taip 
parašiau Taros, Ausmės, Olivijos, Agnietės ir Adriano istorijas. Dalį 
išgyvento laiko ir erdvės dalinausi kartu su jais. Todėl rašydama jų istoriją 
paraleliai tarsi pradėjau kitą savo tyrimo dalį. Taip etnografinis pasakojimas 
apie įtraukios katalikiškos mokyklos gyvenimą pamažu virto tiltu į naratyvą 
apie katalikiškos ugdymo įstaigos tapsmą įtraukia. Rašydama tyrimo dalyvių 



 

20 
 

istorijas suvokiau, kad jos tampa lyg jungiamąja etnografine dalimi tarp 
hermeneutinio fenomenologinio tyrimo radinių ir kažko kito, kas pamažu 
vystėsi į 2011–2021 m. įvykių ir kultūros tyrimą man artimoje katalikiškoje 
ikimokyklinio ugdymo įstaigoje.  

To „kažko kito“ tyrimui teko ieškoti įvardijimo, kol atradau 
autoetnografiją. Atradusi būdą tirti kitą įtraukią katalikišką ugdymo įstaigą, 
kurią kartu su bendruomene įkūriau ir plėtojau, dar neturėjau aiškaus 
supratimo, ką gi tiksliai noriu papasakoti ir sužinoti. Tačiau kantriai 
analizavau per dešimtmetį sukauptus duomenis bei artefaktus ir rašiau 
autoetnografinį tekstą, vildamasi, kad suveiks C. Ellis (1999) emocinio 
sugrąžinimo (angl. recall) ir rašymo, kaip būdo sužinoti (Richardson, 2003), 
principas. Kelis kartus perrašiau ir perdėliojau istorijos segmentus. Vis kėliau 
klausimą, kodėl verta papasakoti šią istoriją? Kokią tai turi reikšmę? Vis 
grįždavau prie vaikų ir reiškinių, keitusių ir kreipusių darželio gyvenimą, ir 
pagaliau supratau, kad ši istorija yra atsakymas į klausimą: kaip katalikiška 
ugdymo įstaiga tampa įtrauki?  

Antrojo empirinio tyrimo esminis žodis – tampa. Užčiuopti ir aprašyti 
jautriausius bei autentiškiausius tapsmo kitu, nei iki šiol buvo, momentus 
atrodė įmanoma tiesiog pasakojant konkretaus gyvenimo istorijas, kurių 
protagonistais tapo vaikai ir juos ugdanti bendruomenė. Toks tyrimas 
pasakojant ir įvardijant, kaip tampama kitu, atsako į šios tyrimo dalies 
klausimą tik iš dalies. Svarbią autoetnografinio tyrimo dalį sudaro diskusija 
su kitų tyrėjų radiniais bei įžvalgomis. Tokiu būdu pasakojimas susiejamas su 
kitais tos pačios įtraukios katalikiškos kultūros atstovais ir jų mokslinėmis 
įžvalgomis ir atradimais. Taigi į šios tyrimo dalies klausimą atsakoma rašant 
naratyvinį pasakojimą (kaip tas tapsmas įvyko) ir leidžiant kitiems 
mokslininkams papasakoti ir papildyti istoriją. Kiekvienas naujas tapsmo 
įvardijimas siejamas su mokslinės literatūros analize įvykusio pokyčio tema.  

Pabaigusi rašyti autoetnografinį pasakojimą (tyrimu atsakiusi į kaip?), iš 
naujo grįžau prie klausimo apie tapsmą, idant galėčiau teorinėje dalyje aiškiau 
aptarti, kas yra tapsmas, kaip jis suprantamas katalikiško ugdymo kontekste, 
kaip jis reiškiasi įtraukiajame ugdyme. Galiausiai suvokiau, kad diskusija apie 
įtraukties procesą taip pat yra aprašymo vertas tapsmas. Todėl teorinė darbo 
dalis daugiau filosofiškai, teologiškai ir istoriškai pagrindžia autoetnografinio 
tyrimo išryškintus dėmenis. Kaip iš hermeneutinio fenomenologinio tyrimo 
gimė autoetnografija, taip autoetnografija sugeneravo teorinį disertacijos 
pagrindą. Tokia kokybinio tyrimo išdava yra gan įprastas dalykas, tačiau 
praktikoje ji kelia nemenką nuostabą rašančiajam.  



 

21 
 

2. KATALIKIŠKAS UGDYMAS LIETUVOJE: KONTEKSTAS IR 
REIKŠMĖ 

Šiame disertacijos skyriuje aptarsiu katalikiško ugdymo Lietuvoje ypatybes, 
jo vietą Lietuvos švietimo raidoje. Ketinu apžvelgti katalikiško ugdymo viziją 
besikeičiant istoriniams kontekstams. Paanalizuosiu katalikiško ugdymo 
pobūdį Nepriklausomybės atkūrimo laikotarpiu ir jo įtaką dabartinės švietimo 
kultūros stiprybėms ir iššūkiams.  

2.1. Pulsuojantis katalikiškų mokyklų istorinis kontekstas 

Konfesinės katalikiškos mokyklos tradicija gyvuoja nuo pat mokyklos 
fenomeno atsiradimo Lietuvoje pradžios (1397 m.), pamažu tokių mokyklų 
skaičius augo, o nuo 1778 m. kiekvienoje parapijoje Žemaitijoje buvo 
veikianti mokykla (Misius, 2004). Tačiau 1864 m. okupacinė rusų valdžia 
vietoj šių ėmė steigti cerkvines, miesto ir valsčiaus rusiškas mokyklas 
(Zulumskytė & Lipkienė, 2003), todėl tolesnis katalikiškų mokyklų steigimas 
buvo sudėtingas ir priklausomas nuo privačių iniciatyvų. Vokiečių okupacijos 
laikotarpiu būtent privačia iniciatyva buvo įsteigta 20 katalikiškų mokyklų. 
Nuo 1918 iki 1930 m. sparčiai kūrėsi katalikišką švietimą propaguojančios ir 
mokyklas vienijančios bei steigiančios draugijos. 1919 m. Katalikų Bažnyčia 
siekė kiekvienoje parapijoje įsteigti po mokyklą, bet dėl lėšų stokos apsiribojo 
kunigų įsitraukimu į tikybos dėstymą bei pedagoginio personalo atrankos 
kontroliavimą veikiančiose mokyklose (Mačiulis, 2017, p. 18–19). Nuo 1921 
m. mokyklų skaičius žymiai išaugo, nes progimnazijos buvo steigiamos kone 
kiekviename didesniame miestelyje, o gimnazijos – apskričių centruose 
(Zulumskytė & Lipkienė, 2003). Taigi pirmaisiais nepriklausomybės metais 
katalikiškas ugdymas sparčiai plito, jo principus išlaikė ir privačias mokyklas 
perėmę tautininkai. 1930 m. vėl kilo konfesinių mokyklų uždarymo banga. 
1936 m. prasidėjusi švietimo reforma vėl atvėrė galimybę steigti katalikiškas 
mokyklas, tuo pasinaudojo įvairios krikščioniškos organizacijos ir vienuolijos 
(Laukaitytė, 1997).  

Pastaruosius šimtą metų katalikiškas ugdymas Lietuvoje glaudžiai 
siejamas ne tik su specifiniu švietimu, bet ir su aiškiomis pasipriešinimo 
represinėms okupantų valdžios kampanijoms nuostatomis. Pavyzdžiui, 
carinės Rusijos valdžia draudė katalikiškas švietimo organizacijas, todėl 
Lietuvoje jos dirbo nelegaliai. Skirtingos gubernijos kūrė švietimo draugijas 
(1906 m. Kauno gubernijoje buvo įkurta „Saulės“ draugija, o Suvalkų 
gubernijoje – „Žiburio“ draugija; 1913 m. Vilniaus gubernijoje buvo įkurta 
„Ryto“ draugija (Juškienė, 2013)). Draugijos rūpinosi mokyklų steigimu. 



 

22 
 

Katalikiškos mokyklos (taip jas vadinti galime dėl to, kad steigiančiųjų 
draugijų pamatas buvo „Romos katalikų tikėjimas, o esminis veiklos tikslas – 
katalikiškai ugdyti lietuvius“ (Zulumskytė & Lipkienė, 2003)) tapo lietuvybės 
židiniu. Taigi jos atliko ir tautinės tapatybės išsaugojimo funkciją.  

Vokiečių okupuotoje Lietuvoje išliko tikybos mokymas, bet visos pradinės 
mokyklos tapo karo valdžios pavaldinėmis (Jašinauskas, 2005). Vidurinės ir 
aukštesniosios mokyklos okupantų nedomino, todėl jau veikiančios 
katalikiškos organizacijos steigė vidurines ir aukštesniąsias mokyklas ir tokiu 
būdu sudarė pamatą artėjančios Nepriklausomos Lietuvos švietimui 
(Juškienė, 2013). 

Sovietų Sąjungos okupacija visiškai sunaikino galimybę gyvuoti 
katalikiškam ugdymui mokykloje. Todėl visą okupacijos laikotarpį nebuvo 
išsaugotos jau įkurtos mokyklos, taip pat nebuvo įsteigta naujų katalikiškų 
mokyklų. Sovietmečiu katalikiškas ugdymas buvo neformalus ir apsiribojo 
vien pogrindine veikla.  

Atgauta nepriklausomybė siejama su plačia religijos išpažinimo ir 
jaunosios kartos katalikiško ugdymo laisve. Šio laikotarpio pirmaisiais 
dešimtmečiais katalikiška mintis, dvasia ir ugdymo alkis akino kurti naujas 
arba atgaivinti jau buvusias katalikiškas mokyklas, taip pat dalis jau 
veikiančių mokyklų pasirinko katalikiško ugdymo pakraipą (Subačius, 2015). 
Kita vertus, vis labiau auga ir klesti sekuliarus pasaulėvaizdis, todėl katalikai 
tėvai rodo iniciatyvą savo vaikus ugdyti ne pagal scientizmą (ten pat) ir 
„liberalumo paradigmą“ (Crittenden, 2006), bet tikėjimo principais grįstoje 
aplinkoje. 

Nacionalinė katalikiškojo ugdymo asociacija (2024) skelbia, kad šiuo metu 
Lietuvoje veikia 11 nevalstybinių (privačių) katalikiškų ugdymo įstaigų 
(mokyklų ir darželių), 16 katalikiškos krypties ikimokyklinių įstaigų bei 
skirtingų pakopų mokyklų bei 2 profesinės mokyklos. Tiesa, viena pradinė 
katalikiška mokykla ir bent du katalikiški darželiai nepriklauso minėtajai 
asociacijai, todėl veikiančių panašaus tipo mokyklų yra truputį daugiau, nei 
asociacija nurodo. 

2.2. Katalikiško ugdymo įstaigų steigimo motyvai ir specifika 

Pagrįstai galima būtų teigti, kad krikščioniškoji antropologija yra visos 
Europos (ir Lietuvos) kultūros ir švietimo pamatas (Hefner, 1998). Ir XXI a. 
trečiojo dešimtmečio mokykla vis dar žvelgia į asmenį, jo ugdymą ir 
gyvenimą iš krikščioniškos antropologijos perspektyvos. Net jei toji 
perspektyva grakščiai pervadinta ar pridengta kitais terminais ir naujomis 
sąvokomis. Tuomet sudėtinga atskirti specifines katalikiškos ugdymo 



 

23 
 

filosofijos apraiškas Lietuvos mokykloje, tačiau galima pastebėti ir išskirti 
tam tikrus konkrečius katalikiško ugdymo ir krikščioniškos kultūros bruožus 
(Nacionalinė katalikiškojo ugdymo asociacija, 2021; Juškienė, 2012), kurie 
yra būdingi tik katalikiškoms mokykloms: 

a) religinio ugdymo apimtis (daugiau tikybos pamokų ir jų integracijos 
į kitus mokomuosius dalykus); 

b) konkrečios sielovadinės praktikos (rekolekcijos, dvasinės pratybos ir 
pokalbiai, išklausymas, patarimas, palydėjimas); 

c) liturginės praktikos (sakramentų šventimas ir maldos); 
d) gailestingumo darbų praktikavimas (savanorystė-tarnystė 

silpnesniems, gailestingas priėmimas). 
Pastebėtina, kad ir išskirtieji specifiniai katalikiško ugdymo bruožai gali 

būti ir kitų ugdymo įstaigų kultūros savasties dalimi (pvz., savanorystė). Tai 
suprantama, nes, istoriškai vertinant, katalikiško ugdymo principai ir 
paradigma gali būti suvokiama kaip neatsiejama Europos mokyklų paveldo 
dalis.  

Žvelgiant į nevalstybines katalikiškas mokyklas, aiškiai pastebima, kad jos 
pagal savo ugdymo turinį šiuo metu ryškiau išsiskiria krikščioniška kultūros 
raiška ir vis dažniau propaguojamu elitiškumu (Merkys et al., 2019). 
Valstybinės katalikiškos mokyklos, turinčios du steigėjus (katalikišką 
organizaciją ir savivaldybę), elitiškumo išvengia dėl to, kad jos nevykdo 
(deklaruotos) mokinių atrankos.  

Anksčiau minėtas valstybinių ir nevalstybinių katalikiškų mokyklų 
skirtumas yra ne vienintelis. Pati mokyklos steigimo idėja ir procesas nulemia 
mokyklos veikimo principus. Antai Lietuvoje vykdytos mokyklos tinklo 
pertvarkos metu dalis mokyklų pasirinko katalikiškąją kryptį ne dėl visos 
įstaigos bendruomenės sprendimo eiti nuosekliu krikščioniškojo ugdymo 
keliu, bet dėl to, kad toks sprendimas galėjo būti vienintelis teisėtas būdas 
nevykdyti tam tikrų reikalavimų keisti mokyklos formą ir ugdymo turinį. Kaip 
taikliai pastebi Merkys ir kiti (2019), jei mokykla sugebėdavo apdairiai 
„persiorganizuoti“ į katalikišką švietimo įstaigą, jai buvo galima 
„neišsigryninti“, likti „ilgąja vidurine“, komplektuojančia 1–12 klases. Kai 
kurios mokyklos ta spraga pasinaudojo ir akimirksniu tapo katalikiškos. 

Kitos, atgavus Nepriklausomybę įsteigtos, tačiau gilių katalikiško ugdymo 
šaknų neturinčios mokyklos pasirenka katalikišką kelią dėl tokio ugdymo 
įstaigų stygiaus bei atvirumo (Targamadzė, 2016) ir / ar dėl jau minėtos 
istoriškai susiklosčiusio elitiškumo aureolės (Gervytė, 2016). Tokios 
mokyklos tiesiog pasinaudojo proga patraukti šeimų dėmesį tuo metu aktualių 
katalikiškų vertybių propagavimu (Kanišauskas, 2014). Taip pat tokia 



24 

mokykla sėkmingai perima ir elitinių gimnazijų prerogatyvą – atsirinkti 
gabiausią ar pagal kitus kriterijus patrauklų mokinių kontingentą. Be jokios 
abejonės, papildomi atrankos kriterijai stojantiems ir neįstojantiems lieka 
beveik nežinomi. Vertas dėmesio vienos prieš dešimtmetį įkurtos katalikiškos 
mokyklos stojimo kriterijus vainikuojantis sakinys: „Priėmimo komisija po 
pokalbio gali nuspręsti nepriimti kandidato į Mokyklą, neatsižvelgiant į 
konkurso metu surinktų taškų skaičių“ (Šv. Juozapo mokykla, 2021, p. 2). 

Taigi, viena vertus, naujai besikuriančios nevalstybinės katalikiškos 
mokyklos lyg ir įvardija esamo laikmečio ugdymo trūkumus ir imasi juos 
taisyti. Kartu naujosios katalikiškos mokyklos gauna valstybės numatytas 
lėšas bei papildomai apmokestina ugdymą. Kita vertus, moksleivių pasiekimų 
vertinimai bei valstybiniai mokinių brandos egzaminai tampa išbandymu 
subręsti dar nespėjusioms katalikiškoms mokykloms. Egzaminų rezultatai 
išsklaido pasiskolinto elitiškumo debesį, o deklaruojamos krikščioniškos 
vertybės mokyklų reitingavimui neturėjo didesnės įtakos (Sarafinas, 2020).  

Svarbu pastebėti, kad ir mokyklos kultūros (taigi vertybėmis grįstuose) 
tyrimuose pateikiamose „skalėse, kurios parodo, ar mokykloje pasireiškia 
jautrumo ir solidarumo atmosfera, ar mokiniai psichologiškai jaučiasi 
komfortiškai, noriai būna mokykloje, ar pasireiškia fizinė agresija ir patyčios, 
ar pasitaiko vagysčių, daiktų dingimų ir pan. [...], (valstybinės ir 
nevalstybinės) katalikiškos mokyklos reitinge užima ganėtinai prastas 
pozicijas“ (Merkys et al., 2019, p. 50). Dar tiksliau teigiant, viena iš jų 
mokyklų atsiduria pačioje reitingo apačioje (ten pat).  

Taigi dalies valstybinių mokyklų staigus „atsivertimas“ į katalikišką 
ugdymą gali būti vertinamas kaip deklaratyvus, numatant, kad šis krypties 
pakeitimas gali išsaugoti esamos mokyklos modelį. Naujų nevalstybinių 
katalikiškų mokyklų atsiradimas galimai sietinas su komunikacijos 
kampanija, kuri pasitarnauja ne tik viešinimui, bet ir rinkodarai. Toks naujų 
mokyklų taikomas senas tradicijas puoselėjančių katalikiškų mokyklų elgesio 
kartojimas (neturint minėtų tradicijos šaknų) leidžia perimti vien išorinius 
katalikiškos mokyklos bruožus kartu su nevienareikšmiškai vertinamomis 
organizacijos kultūros manieromis. 



 

25 
 

3. TAPSMO DEFINICIJA IR REIKŠMĖ 
 
Aptarusi šių dienų katalikiško ugdymo raidos procesą ir specifiką, tolesniuose 
skyriuose gilinuosi į katalikiškos ugdymo įstaigos tapsmą. Atsižvelgdama į 
atlikto autoetnografinio tyrimo radinius (žr. disertacijos 7 skyrių), 
atskleidžiančius, kad katalikiška ugdymo įstaiga, pasirinkusi įtraukiojo 
ugdymo kryptį, kasdienių įvykių ir epifanijų procese tampa įtrauki, šiame 
skyriuje sieksiu apsibrėžti tapsmo definiciją ir tapsmo reikšmę Katalikų 
Bažnyčios mokyme.  

3.1. Tapsmo filosofija 

Ieškodama atsakymo į klausimą, kaip katalikiška ugdymo įstaiga tampa 
įtrauki, susitelkiau ne tik į katalikiško ar įtraukiojo ugdymo fenomeną, bet ir 
vieno tapsmo kitu procesą. Tapsmas matomas kaip raktas, atveriantis viso 
atlikto autoetnografinio tyrimo reikšmę.  
Idant pati tapsmo reiškinio esmė būtų aiški ir akivaizdi, būtina aptarti kelis 
aspektus:  

• Klasikinę tapsmo prasmę, kurią galima suprasti kaip tapimą kuo nors, 
įsiterpimą ar įėjimą į apibrėžtas ribas, tikslo ir siekinio buvimą, 
įdaiktinimą ir įbūtinimą (Šliogeris, 1996); 

• Moderniąją tapsmo sampratą, kurią galima būtų suvokti kaip 
išdaiktinimo judesį, laikinumo būseną, nukreiptą į nieką, kintančią 
(ten pat).  

Tiesą sakant, tolimiausią tašką esu numačiusi ne modernybėje, bet 
postmoderniojoje filosofijoje. Toliau aprašysiu tarp šių taškų įvykusį tam tikrą 
reiškinio kristalizavimosi vyksmą. Aptarusi tapsmo definicijos raidą, sieksiu 
sukonkretinti jos reikšmės ribas konstruojamojo darbo kontekste.  

 
3.1.1. Du kartus į tą pačią upę neįbrisi? 

 
Pirmasis tapsmo reikšmės pamate kertinį akmenį padėjo antikos filosofas 
Herakleitas sakydamas, kad visi žmogaus juslėmis fiksuojami daiktai nuolat 
kinta ir galiausiai sunyksta. Kintančius daiktus mes vadiname tais pačiais 
vardais, nors jie yra visiškai pasikeitę. Tarkime, upės vanduo nuolat teka ir 
keičiasi, bet upė lieka ta pati (ποταμοῖσι τοῖσιν αὐτοῖσιν ἐμβαίνουσιν ἕτερα 
καὶ ἕτερα ὕδατα ἐπιρρεῖ (Robinson, 19874)).Todėl negali būti jokio tikro 

 
4  Herakleito tekstų fragmentai cituojami iš T. M. Robinsono rinkinio publikacijos (2023): 

Heraclitus - The Fragments. https://heraclitusfragments.com/Fragments.html#. 



 

26 
 

žinojimo apie juos (Diogenes Laertius, 1925). Tuosyk formuluodamas 
amžinojo tapsmo tezę (tiksliau, jis mąstė labiau apie kismą, kaip tapsmą), 
Herakleitas ieškojo objekto, kuris būtų nekintama esybė, esanti greta tų, kurios 
suvokiamos ir kintamos (Koskinen & Breite, 2020). Todėl tik apie nekintantį, 
neveikiantį ir neveikiamą objektą galima turėti žinojimą ir ten kreipti savo 
svarstymus ir mintis (Robinson, 1987).  

Nevalia pamiršti žymiojo Herakleito ginčo su Parmenidu. Šioje antikinėje 
diskusijoje išryškėja tapsmo teorijos užuomazga ir esmė. Abu filosofai pateikė 
kontrastingas teorijas, kurios, iš pirmo žvilgsnio atrodytų, viena kitą paneigia. 
Herakleitas teigęs kismo tikrumą, o Parmenidas stabiliai įsitvėrė pastovumą 
(Jankauskas, 2016). Nors esama pagundos Herakleito ir Parmenido ginčą 
palikti nesutaikomų reiškinių kategorijoje, galima pastebėti, kad abu filosofai 
mąstė ir kalbėjo apie gan skirtingus dalykus, būtent „Herakleitas apie tapsmą 
būtimi, o Parmenidas – apie būties esatį ir nebūties nesatį. Nors tai du skirtingi 
dalykai, tačiau Herakleitas jų neišskiria, kadangi jam savaime aišku, kad tai 
tas pats procesas. Parmenidas filosofinės poemos Apie gamtą antroje dalyje 
nuodugniai aptaria dalykų tapsmą pasaulyje, jų vystymąsi bei nykimą. 
Skirtingai nei Herakleitas, jis mažiau pasitiki žmogaus pažinimo galiomis, 
taigi jam nebelieka tikrojo žinojimo apie pasaulio reiškinius“ (Arnašius, 2012, 
p. 15). 

Taigi Parmenido5 išskleidžiamame pastovumo kontekste ir išryškėja mane 
taip dominantis kismas (kitimas) (Jankauskas, 2016). Vėliau visuotinio kismo 
temą savo eidų teorijoje plėtoja Aristotelis (1989). Tolesnis teorijos apie visko 
kitimą plėtojimasis suteikė pagrindinį postūmį Aristotelio eidų teorijai 
(Petuška, 2019, p. 45). Pirmieji Aristotelio eidų teorijos herakleitiškieji 
„proponentai teigė žinojimo objektus egzistuojant šalia / greta [...] jusliškai 
suvokiamų atskirybių“ (ten pat, p. 46). Tačiau klaidinga būtų suabsoliutinti 
Herakleito postūmį6 ir užmiršti Sokrato įtaką eidams, paskatinusią Aristotelį 
(1990) remtis visuotiniais apibrėžimais (tikruosius žinojimo objektus ir 
jusliškai suvokiamų daiktų esmes). 

 
5  Teisybės dėlei reiktų paminėti, kad ir parmenidiškas pasaulėvaizdis niekur nedingsta, 

toliau plėtojamas, o vėlesni antikos filosofai, pavyzdžiui, Demokritas, tęsia 
„pulsuojančios kosmo įvairovės rekonstravimą, jau vienaip ar kitaip mėgino 
atsižvelgti į logiškai tvirtai suręstas Parmenido išvadas“ (Jankauskas, 2016). 

6  Herakleito požiūris į pasaulio kaitą dažnai suredukuojamas iki posakio „viskas teka 
kaip upė“, kuris labiau priskirtinas Simplicijui. Jis neatspindi gilesnio Herakleito 
mąstymo apie tapsmą esmės. Iš tiesų Herakleito filosofija, sudėtinga ir prieštaringa, 
remiasi kintamumo ir nekintamumo, diachronijos ir sinchronijos, seno ir naujo 
dialektinėmis jungtimis (Robinson, 1987). Ji atspindi sudėtingą tikrovės dinamiką, 
ne vien tik nuolatinį pasaulio judėjimą (Piangerelli, 2019).  



 

27 
 

Herakleito tapsmo proceso sampratą perėmė ir stoikai, vėliau sukonstravę 
ir plėtoję visatos, esančios nesibaigiančiame dinaminiame procese, 
kontinuumo koncepciją. Todėl jų universumas mąstomas kaip funkcionali 
sistema, kokybiškai besikeičiantis kontinuumas (Hadot, 2005). Scholastai, 
suprantama, remdamiesi Platonu ginčijo Herakleito ir jo sekėjų tezę apie 
žmogaus proto nepajėgumą pažinti tiesą (Aquinas, 2007). Vis dėlto pats 
Herakleito teorijos oponavimo faktas rodo, kad mąstytojų teigiamas visų 
daiktų kismas ir nepastovumas vertė pasukti galvas net griežčiausiai pirmojo 
judintojo teorijos sistemas konstravusiems mąstytojams. 

Vėlesniame istorijos procese Herakleito kismas ir iš jo išsivysčiusi tapsmo 
teorija kaip upelis įteka į skirtingų laikotarpių tapsmo procesą mąsčiusių 
filosofinių srovių srautus (pavyzdžiui, Kierkegaard, 1970; Heidegger & Fink, 
1993). XXI amžių šis upelis taip pat pasiekia bei su nauja jėga nukeliauja iki 
šių dienų filosofinės minties milžinų. Tolesnis platus Herakleito atskleistos 
klasikinės tapsmo reikšmės įtakos filosofijai nagrinėjimas šiai disertacijai 
būtų perteklinis. Todėl toliau susitelksiu tik į kelis ypač tapsmu susižavėjusių 
ir jį gvildenančių mąstytojų filosofines įžvalgas, kurios padės kiek įmanoma 
suderinti klasikinę ir postmoderniąją tapsmo sąvokos reikšmes.  

 
3.1.2. Ką reiškia „mylėti tik tai, kuo dabar dar nesu“? 

 
F. Nietzsche’ės dinamiškoji filosofija ir „amžinojo vaiko“ žiūra į kintantį 
gyvąjį pasaulį suformuluojama mąstytojui vaikštant po kalnų slėnius ir 
pakrantes (Holub, 2018). Nuolatiniame judėjime atsiveria įvaizdžiai ir idėjos, 
kurios pakeri patį filosofą ir kiekvieną nomadiškos prigimties keliauninką. 
Žinoma, Nietzche metams bėgant daugiau vaikščiojo, nei rašė (Kaag, 2018), 
tačiau būtent vaikštant po kasdien besikeičiantį (nors jau daugybę sykių 
matytą) aplinkinių vietovių peizažą F. Nietzsche’ės viduje suskamba idėjos, 
atėjusios į protą „per kojas“ (Holub, 2018).  

Tik vėliau „sėslieji mąstytojai“ įžvelgs F. Nietzsche’ės įvaizdžių apie 
pasaulį sąsajas su kitais filosofais, nugirs darnius antikinių mokyklų bei 
pirmapradžių gamtos idėjos tyrinėtojų akordus. Kantrus skaitymas ir nuosekli 
analizė jiems padės nerimastingai spurdančias F. Nietzsche’ės mintis sudėlioti 
ir nuraminti tvarkingame suklasifikuotų pasaulio mąstytojų kataloge. Antai A. 
Sverdiolas (1996, p. 206–207) dalykiškai įvardija mane taip dominusią F. 
Nietzsche’ės filosofijos sąsają su anksčiau aptartu Herakleitu, tokiu būdu 
tekste lyg užantspauduoja F. Nietzsche’ės pasaulio vizijos vietą: „F. 
Nietzsche‘s pateikiami įvaizdžiai apie pasaulį atspindi Herakleito ir stoikų 
kosmo sampratą: ‚O ar jūs žinote, kas man yra pasaulis? Ar parodyti jį jums 
mano veidrodyje? Šis pasaulis yra milžiniška jėga be pradžios ir be pabaigos; 



 

28 
 

pastovus, geležinis jėgos dydis, kuris nei didėja, nei mažėja, kuris 
nesusivartoja, o tiktai transformuojasi, kurio visuma yra nekintamas dydis. Tai 
ūkis, kuriame nėra nei prieaugio ar pajamų, nei išlaidų ar nuostolių; jis 
apsuptas „niekio“, sudarančio jo ribą visai neskęstantis, neišeikvojamas, ne 
plytintis be galo, o įdėtas į apibrėžtą erdvę, ir ne į erdvę, kuri kažkur būtų 
tuščia, o kaip jėga, esanti visur, kaip vienis ir kartu daugis, kaip jėgų žaismas 
ir jėgų bangos, susikaupiantis vienur ir sumažėjantis kitur. Tai savyje 
audrojančių ir nuolatos tekančių jėgų jūra, amžinai besikeičianti, amžinai 
grįžtanti, su milžiniško grįžimo metais, su jos pavidalų atoslūgiais ir 
potvyniais nuo paprasčiausių iki sudėtingiausių, nuo labiausiai sustingusių, 
šalčiausių ir karščiausių, laukiniškiausių, prieštaringiausių, kad galiausiai 
grįžtų nuo daugybės prie paprastumo, nuo kontrastų žaismo prie darnos 
malonumo, sutinkanti su savimi pačia šiame kelių ir metų tapatume, pati save 
laiminanti kaip tai, kas turi amžinai sugrįžti, kaip tapsmą, nežinantį nei soties, 
nei nuobodžio, nei nuovargio – tai mano dionisiškasis amžinos savikūros, 
amžinos savinaikos pasaulis, šis paslaptingai dvilypio geismo pasaulis, šis 
anapus gėrio ir blogio, neturintis tikslo, jei tik tikslas nėra rato džiaugsmas, 
neturintis valios, jei tik ratas neturi valios.‘“. 

A. Sverdiolo pasirinkta ištrauka yra kerinčios ir pulsuojančios meditacijos 
tekstas, apima ne tik analizuojamąjį tapsmą, bet visą ateinančios nomadiškos 
minties varpelių triukšmą ir simfoniją, svajonę ir apčiuopiamą patyrimą. 
Pagaliau tekste skamba džiaugsmas, esantis anapus gėrio ir blogio, ataidintis 
ratu po pasaulio kalnus ir lygumas klajojančio vaiko balsą ir šūksmą. Girdintis 
tiks save ir kartu visumą savyje. Šią ištrauką lengva suprasti lipant į kalną ar 
vaikštant plataus vandens telkinio pakrante, kur vėjas pasiveja laiką, ir galima 
šalia pamatyti einantį tą F. Nietzsche’ę, kuris dar tik stebi tapsmą, neturintį 
„nei soties, nei nuobodžio“ (ten pat).   

Taigi F. Nietzsche’ei tapsmas pirmiausia yra pamatinis tikrovės bruožas, 
t. y. esantis plačiąja prasme (Jokubaitis, 2017). Tai, kas tokią esatį nulemia jos 
essentia požiūriu, jis suvokia kaip „valią viešpatauti“ (Heideggeris, 1992, p. 
185; Jokubaitis, 2017, p. 90). Visas tapsmas turi gyvenimo pavidalą, nes visa, 
kas yra, yra tapsmas, kuris yra valia siekti galios, esančios anapus 
siekiančiojo, nepertraukiamas jo santykis su savimi ir savęs pranokimas 
(Mickūnas, 2008). Žvelgiant iš ugdymo perspektyvos, beveik nenugalimai 
linkstama prie šių įžvalgų psichologizavimo ar praktinio pritaikymo, bet tokiu 
atveju proaktyvi askezė (Mickevičius, 2011) šioje perspektyvoje tiktų labiau 
nei J. Laužiko valios ugdymo principai (1993), nes pastarojo atožvalga į valios 
įgalinimą iš akių pameta arba visiškai ignoruoja tapsmo esmę ir prigimtį. Juk 
tapsmas yra nukreiptas į ateitį, taigi šiuo metu yra toli. Būtent į tapsmą ateityje 
F. Nietzsche ragina kreipti savo laisvę ir nebijoti išbandymo. Todėl jis kviečia 



 

29 
 

(asketiškai) neprisirišti prie mylimo žmogaus, prie tėvynės, savo 
išsivadavimo, mokslo, savo dorybių ir užuojautos žmonėms. Jis skuba pirmyn 
tik tam, kad išmokytų mylėti save tolimąjį: „[G]eisti, mylėti tai, kuo dabar dar 
nesu, bet save įveikęs galiu tapti ateityje, t. y. savo Kitu. Manasis Kitas – tai 
antžmogis, idealus siekis ir net lemtis būti kitokiu nei buvau“ (Mickevičius, 
2011, p. 42). 

Tapti Kitu taip pat reiškia neprisirišti prie įvykusio proceso rezultato bei 
leistis į kas kartą naują pradžią. Šiam naujam pradmeniui pritarti prireikia 
valios, idant būtų pasipriešinta prisirišimui: „pradžia nauja, tai žaismas, ratas, 
riedantis savaime, tai judesys pirmasis, tai šventas pritarimas“ (Nietzsche, 
2002, p. 43). Pradžia, kuri kaskart pasikartoja savaime, nevaldoma žaismė, 
kuri netoleruoja to, ką pritariantysis labiausiai brangina ir myli, todėl atsiranda 
sielos „priešiškumas“ tapsmo savimi procese. Šis priešiškumas turi būti 
nukautas, nes „[ž]mogus – jis tuo be galo didis, kad tiltas jis yra, o ne joks 
tikslas: ir jeigu verta žmoguje ką nors mylėti, tai būtent tai, kad jis yra ėjimas 
ir žlugimas“ (ten pat, p. 30). Ši mintis vėl sugrąžina prie ėjimo, prie naujo 
kelio atkarpos, filosofinio tapsmo, kuriame F. Nietzsche’ės jau nebėra, bet jau 
kiti jo pėdomis žygiuoja, perimdami ir plėtodami tapsmo reiškinio definiciją.  

Kol dar nenutiesiau tilto į postmodernių mąstytojų išteritorintas žemes, 
norėčiau žvilgtelėti į V. Jankelevitchiaus iš F. Nietzsche’ės perimtą požiūrį į 
tapsmą. Man atrodo svarbi įžvalgą apie prisiminimus, kuriais nesiliaujantį 
tapsmo procesą galima sulėtinti, pristabdyti, tačiau tai nesukuria betarpiško 
sąlyčio su tuo, kas jau įvyko: „praeitiškumas, prisiminimai yra pasiekiami 
nuolat atkuriant juos nukreiptume į ateitį. Iš to išplaukia, jog niekada 
neegzistuoja betarpiškas sąlytis su tuo, kas praėję, nes tai visada atkuriama 
dabar“ (Andrijauskas, 2020, p. 78). Tokiu būdu ši mintis dar giliau pagrindžia 
F. Nietzsche’ės raginimą neprisirišti prie savęs ar kito dabartyje, nes, 
prisirišimo aktui prasidėjus, prisirišimo objektas jau yra praeityje, 
prisiminime, kurio nebegalima betarpiškai pasiekti: nebegalime vėl tapti tuo, 
kuo prieš akimirką buvome. Belieka nesipriešinti ir pritarti tapsmui, kuris 
„visada nepaliaujamai steigia (pose) ateitį ir tuo pačiu mostu, tuo pat metu, už 
jos deponuoja (dépose) praeitį“ (Jankelevitch, 2005, p. 14). 
Taip pirmtakų pamokyta ir prie jau aprašytos sampratos neprisirišdama 
ryžtingai kreipiu savo mintis link naujo pokyčio tapsmo koncepto, klausdama, 
koks buvo G. Deleuze’o ir F. Nietzsche’ės santykis tapsmo sąvokos kontekste.  

3.1.3. Kaip tapsmas neteko tikslo, prasmės ir vidaus organų tvarkos? 
 
Pradėsiu nuo to, kad ir pats F. Deleuze’o santykis su F. Nietzsche pažymėtas 
tapsmo. Iš pradžių G. Deleuze’as veikia ir rašo kaip F. Nietzsche’ės 



 

30 
 

oponentas, nuolat lygindamas jį su kitais filosofais (Deleuze, 2006), vėliau G. 
Deleuze’as smagiai ir aistringai persiima pirmtako filosofijos paveldu ir 
rašymo stiliumi: „tarsi pats būtų F. Nietzsche. Jis kalba už du: savo ir 
F. Nietzsches vardu“ (Baranova, 2007, p. 161). F. Nietzsche G. Deleuze’ui 
atveria „išlaisvintą filosofiją“ (ten pat), gyvenimą, kuris nebepasiduoda 
sąstingiui ir sunkiui (Deleuze, 2006). F. Nietzsche’ės filosofinės minties 
gyvastis lyg iš po sunkaus akmens ištraukia G. Deleuze’o trokštamą naują 
perspektyvą, kuriančią ne tik filosofijos, bet ir paties gyvenimo vertę. 
Pagaliau, pats gyvenimas, pasak G. Deleuze’o, savaime tampa vertingas (ten 
pat). Tokiu būdu atsiveria naujasis filosofijos vaidmuo – nuolat tapti, 
išlaisvinti, kurti. Filosofija kartu su gyvenimu yra neatskiriami nuo tapsmo.  

Būtent tokia veikimo ir mąstymo perspektyva atsiveria, kai G. Deleuze’as 
kartu su F. Guattari komponuoja filosofinį tekstą. Jis ne tik rašomas kartu, bet 
ir „tarp dviejų“ (Giofkou, 2015). Tokiame dviejų virsme išskleidžiamas 
tapsmas, matomas būtent kaip transformacijos procesas (Braidotti, 1993). 
Specialiai neieškoma receptų ar griežtų aprašymų, kas yra kūnas be organų 
(plačiai atverta ir kintanti visuma), bet jo kintantis apibūdinimas sujungiamas 
su nuolatiniu tapsmu. Šią jungtį galima svarstyti / matyti kaip nepaliaujamo 
kismo trajektoriją (Žukauskaitė, 2006, p. 311).  

Kintanti trajektorija skleidžiasi į daugybiškumą: tapsmo moterimi, tapsmo 
vaiku, tapsmo gyvūnu ir (galiausiai) tapsmo nesuvokiamuoju (Deleuze & 
Guattari, 2005, p. 238). Tai tikras antipodas molar7 (molinei) struktūrai. 
Nomadiniame8 tapsme nunyksta priešprieša tarp klasių, lyčių, rasių, objekto 
ir subjekto (Massumi, 1992). Tapsmas išvengia aiškių apibrėžimų, sričių ir 
tvarkos siekio, priešinasi hierarchijai (Junutytė-Galvanauskienė, 2009). Šis 
tapsmas tapatus molekuliniam tapsmui (Deleuze & Guattari, 2005), 
veikiančiam nenuspėjama trajektorija. Tapsmo rezultatas neprognozuojamas, 
jis neturi finalinės formos, todėl negali būti galutinai apibrėžtas ar apibūdintas.  

Anksčiau aprašytas tapsmas galėtų kelti neapibrėžtumo ar tikslo praradimo 
jauseną. Vien geismo mašina gali sukelti daug sumaišties tam, kuris nuolat 
rūpinasi daiktų esmėmis, situacijų stabilumu. Tačiau, pasak G. Deleuze’o, F. 
Guattari, būdamas psichoterapeutu, labiau domisi konkrečiu procesu, 
aplinkybėmis, sąlygomis, būdais (2004). Galima į šių filosofų tekstus apie 

 
7  Mòlinė sociumo tvarka pasižymi aiškia struktūra ir hierarchija, individai joje tėra 

statistai, o kapitalas įkandin geismo mašinų stengiasi griauti tas struktūras, 
vykdydamas deteritorizaciją, tačiau tam tikromis sąlygomis ji gali regresuoti į 
ankstesnes represyvias valdymo formas. Tokioje terpėje kuriasi viena monolitinė 
statistų klasė (Pocius, 2011, p. 39). 

8  Nomadas – klajoklis, esantis kelyje į tapsmą. Nomadiškumas kartu arba skyriumi 
apima tiek vidinį, tiek fizinį judėjimą (Conley, 2010; Duoblienė, 2018). 



 

31 
 

tapsmą žiūrėti nepernelyg rimtai, su keliais lašais ironijos ar humoro jausmo 
(Deleuze, 2004) bei pakviesti sugrįžti prie G. Deleuze’o ir F. Guattari 
filosofijai būdingos laisvės, šizofreniškos galimybės nevaldyti 
transformacijos proceso (2004a). 

Taigi pati tapsmo definicija yra kintanti, dalyvauja tam tikrame 
rizominiame9 tapsme, prasidėjusiame gamtos filosofų diskusijoje apie visų 
daiktų kismą ir besitęsiančiame iki šiol. Sąvokos vystymosi procese F. 
Nietzsche tapsmą apibūdina ir išgyvena kaip valią siekti galios, esančios 
anapus siekiančiojo, nepertraukiamas, vis atsinaujinantis jo santykis su savimi 
ir savęs pranokimas. G. Deleuze’as ir F. Guattari visą savo filosofinį srautą 
panardina tapsme, transformacijos procese, kuris tiksliai neapibrėžiamas. Šis 
procesas neturi konkrečių gairių ir preskripcijų. Jo tikslas yra, tačiau labai 
platus, be pabaigos bei ribų, vengiama veikimo gairių ir sričių.  

Taigi toliau šioje disertacijoje apsibrėžiu tapsmo definiciją, artimesnę 
Herakleitui, daugiau nei priimtiną F. Nietzsche’ei ir tik vienu aspektu artimą 
G. Deleuze’o ir F. Guattari filosofijai: 

1. (Pradedant nuo Herakleito) Tapsmas Kitu yra procesas, kuris apima 
visus žmogaus protui pažinius objektus ir reiškinius. 

2. (Šliejantis prie Nietzsche’ės) Tai reiškia neprisirišti prie įvykusio 
proceso rezultato bei leistis į kas kartą naują pradžią, kuriai pritarti 
reikia valios ir jėgos pasipriešinti prisirišimui.  

3. (Gretinantis prie G. Deleuze’o ir F. Guattari suvokimo) Tapsmas yra 
nuolatinis transformacijos procesas.  

Apibrėžusi tapsmo definiciją filosofijos lauke grįžtu prie disertacijos 
specifikos, todėl toliau analizuosiu tapsmo reiškinį Katalikų Bažnyčios 
mokyme. Viliuosi, kad apsibrėžtoji definicija ir toliau atliksima analizė padės 
aiškiau įvardyti disertacijoje tiriamą fenomeną bei suteiks suprantamą formą, 
o kartu įduos raktą autoetnografinio teksto struktūrai suprasti.  

3.2. Tapsmas Katalikų Bažnyčios mokyme 
 

Katalikų Bažnyčios mokyme atrandu kelis esminius krikščioniškosios 
doktrinos elementus, kuriuose tapsmas turi lemiamą įtaką. Per ilgą savo 
gyvavimo istoriją Katalikų Bažnyčios mokymas taip pat išgyveno ir išgyvena 
procesus, kuriuose vienos judėjų bendruomenės narių patirtis ir tikėjimas tapo 
civilizacijos pamatu, kultūros lobynu ir sisteminiu mokslu (Pomplun, 2021). 
Šio mokslo Tradicijos interpretavimas lieka atviras kiekvieno laikmečio 

 
9  Šakniastiebio principu, į įvairias puses netolygiai išsiplečiantis judėjimas (Duoblienė, 

2017; Deleuze & Guattari, 1976). 



 

32 
 

ženklams (GS 410). Katalikų Bažnyčios mokymas vis naujai aiškinamas, o šios 
interpretacijos nuolat plečiamos ir pildomos (Kasper & Tovar, 1976).  

Reikia pripažinti, kad pati Katalikų Bažnyčios mokymo doktrina beveik 
nesikeičia, nes ji formavosi du tūkstančius metų, siūbuojama įvairių krypčių 
diskusijų, virtusių kruvinomis batalijomis dėl esminių Tikėjimo Išpažinimo – 
Credo (KBK, 2015, Nr. 185) elementų. Šiuose žūtbūtinėse kovose daug 
dėmesio skirta būtent tapsmo ir tapatybės procesams (Denzinger, 2017). Toks 
skausmingas ir šiuolaikiniam žmogui vargiai suprantamas tikėjimo 
išgryninimo procesas leido formuotis nekintamoms tikėjimo tiesoms, kurios 
laiko tėkmėje buvo pavadintos dogmomis (ME 3). Nors šiame procese 
neišvengiamai stebima tikinčiųjų bendruomenės tikėjimo doktrinos raida, vis 
dėlto esama tam tikrų elementų, kurie nesivysto lygiagrečiai su civilizacijos 
kultūra, filosofine mintimi, bet yra stulbinamai priešingi žmogaus patirčiai ir 
loginiam suvokimui. Šie elementai apima lyg iš šalies apreikštą tikėjimo tiesą 
apie Dievo ir žmogaus tapsmų skandalingumą (Della Valle, 2018). Sunku 
įsivaizduoti didesnį papiktinimą, kaip transcendentinio Dievo tapsmą 
žmogumi – kenozę (Fuoco, 2019), nutylint dar labiau sukrečiančią teozės 
teoriją, kad žmogus gali tapti Dievu (Maceina, 2005). 

Tikėjimo Doktrinos stabilumas nuolat kviečia irtis į gilumą (plg. Lk 5, 4) 
ir atrasti tas daugiabriaunes mokymo atbrailas, kurioms pažinti ir aiškinti 
nebuvo skirta pakankamai dėmesio arba joms suprasti bei mokymui skleisti 
kontekstas buvo skurdus. Tokiu būdu pažinimo gylis savotiškai atliepia 
novatoriškus tikinčio žmogaus poreikius bei kviečia tapti Dangaus Karalystės 
tikrovės dalimi: „Todėl kiekvienas Rašto aiškintojas, tapęs dangaus karalystės 
mokiniu, panašus į šeimininką, kuris iškelia iš savo lobyno naujų ir senų 
daiktų“ (Mt 13, 52)11. Toks jokiu kitu būdu, kaip tik tikėjimu, pasiekiamas 
Dangaus Karalystės įsišaknijimo pasaulyje pažinimas regimo pasaulio 
kultūros, politikos, moralės bei kasdienos kontekste atveria viso, kas yra 
sukurta ir gyva, galimybę tapti visuomet naujos, bet kartu ir amžinos Tikrovės 

 
10 Čia ir tolesniame disertacijos tekste visuotiniai Katalikų Bažnyčios dokumentai 

cituojami pagal įprastą tvarką, nurodant dokumento pavadinimo santrumpą ir 
paragrafo numerį. Šaltinis – Lietuvos Katalikų interneto tarnybos puslapis: 
Bažnyčios dokumentai (lcn.lt), žiūrėta 2024 03 07. 

11  Čia ir toliau disertacijos tekste ciduodama Šventąjį Raštą laikysiuosi įprastų Biblijos 
citavimo taisyklių: skliaustuose nurodysiu minimos Senojo ar Naujojo Testamento 
knygos trumpinį (pavyzdžiui, Barucho knyga – Bar, Evangelija pagal Luką – Lk, 
pagal Morkų – Mk, pagal Matą – Mt, apaštalo Pauliaus laiškai: Timotiejui – 1 Tim, 
Filipiečiams – Fil, ir pan.), skyriaus numerį ir eilutę. Visame tekste cituojamas šaltinis 
– Šventasis Raštas (1998). Senasis ir Naujasis Testamentas. Vilnius: Lietuvos 
Katalikų Vyskupų Konferencija. 

https://www.lcn.lt/bl/tekstai/bdokumentai/


 

33 
 

dalimi. Šiame kontekste galima išskirti tris esminius Katalikų Bažnyčios 
mokyme esančius tapsmus:  

• Dievo kenozę; 
• Žmogaus teozę; 
• Dangaus Karalystės įsiterpimą į gyvąjį pasaulį.  

Šių elementų atsiradimą Katalikų Bažnyčios mokyme priskiriu labiau ne 
prie raidos, evoliucijos, virsmo ar jau esamos tikrovės bei duotybės 
skleidimosi, bet prie aptariamų objektų (Dievo, žmogaus ir gyvojo pasaulio) 
tapsmo tuo, kuo jie nebuvo. Manau, kad, išsamiai aptarus šiuos tris tapsmus, 
pavyks atskleisti tapsmo sąvoką katalikų Doktrinos ir jos lydimo ugdymo 
kontekste.  

3.2.1. Kodėl ir kaip Dievas tapo žmogumi? 
 
Šventasis Anzelmas iš Aostos, kuris gyveno 1033–1109 m., vienas Katalikų 
Bažnyčios mokymo tėvų, klausia: „Kodėl Dievas tapo žmogumi?“ (lot. Cur 
Deus Homo?) (2007). Šis klausimas iš esmės suponuoja įvykį, kuris keičia 
žmogaus protui pažinaus Dievo koncepciją (Ward, 2001). Neprieinamoje 
šviesoje gyvenantis Dievas (plg. 1 Tim 6, 16) tampa prieinamas, pažeidžiamas 
ir ne tik Dievu? Kodėl Dievas nusižemina iki mirties (plg. Fil 2, 7–9)?  

Šis klausimas Anzelmui (2007) ir kitiems Bažnyčios Tėvams suteikė 
galimybę ne tik aptarti išganymo istorijos etapus ir priežastis, plėtoti atpirkimo 
teoriją, bet ir atskleisti, kad Dieviškos Trejybės antrasis Asmuo tapdamas 
žmogumi neprarado Dievui priskirtinos garbės ir didybės (Orbe, 1996). Toks 
tapsmas tuo, kuo nebuvo, ir kartu turimos tapatybės nepraradimas yra viena iš 
skandalingiausių (dar) bendros krikščioniškosios doktrinos dalių bei 
skiriamasis šios religijos bruožas. Šis tapsmas yra kertinis akmuo, ant kurio 
statomas visas sisteminis Katalikų Bažnyčios mokymo pastatas, Dievogarba 
(liturgija), moralinės maksimos ir tikinčio asmens kasdienybė.  

Suprantama, kad ši Dievo tapsmo žmogumi doktrina toliau plėtojosi, 
atsirado įvairių diskusijų, erezijų (Pinna, 2022), skausmingo ir brutalaus 
išgryninimo, nuosaikių interpretacijų, klaidingų aiškinimų ir skirtingų 
laikotarpių judėjimų praktikų. Tačiau krikščionybė nepailsta skelbti šio 
tapsmo, plėtoti aiškinimo, kartoti, apibendrinti ir tvirtinti visuotiniuose 
susirinkimuose: 

„Dėl savo gerumo ir išminties Dievas panorėjo apsireikšti ir atskleisti savo 
valios slėpinį (plg. Ef 1, 9), kuriame žmonės per Kristų, įsikūnijusį Žodį, 
Šventojoje Dvasioje pasiekia Tėvą ir tampa dieviškosios prigimties 
dalininkais (plg. Ef 2, 18; 2 Pt 1, 4). Todėl apsireikšdamas neregimasis Dievas 
(plg. Kol 1, 15; 1 Tim) iš didžios meilės prabyla žmonėms kaip draugams (plg. 



 

34 
 

Iš 33, 11; Jn 15, 14–15) ir su jais kalbasi (plg. Bar 3, 38), norėdamas juos 
pakviesti ir priimti į savo bendrystę. Tą apreiškimo planą Dievas vykdo 
artimai tarpusavyje susijusiais veiksmais ir žodžiais, kad išganymo istorijoje 
jo atlikti darbai atskleistų ir patvirtintų tai, ko mokė ir ką išreiškė žodžiais, o 
žodžiai skelbtų darbus ir aiškintų juose glūdintį slėpinį. O per šį apreiškimą 
tiesa ir apie Dievą, ir apie žmogaus išganymą visa savo gelme mums sušvinta 
Kristuje, kuris yra viso apreiškimo tarpininkas ir drauge pilnatvė“ (DV 2). 

Tokiu būdu apreiškimo tiesa apie Dievą, tapusį žmogumi Jėzuje Kristuje, 
apima visą pasirengimo šiam įvykiui procesą: Dievas nepalieka žmogaus 
atpirkimo reikalaujančioje situacijoje, kalba jam per pranašus, bendrauja kaip 
su bičiuliu, kviečia į dialogą, į bendravimą ir gyvenimą, kuris viršija žmogaus 
prigimties galimybes. Todėl pats Dievas Jėzuje Kristuje įsikūnija ir tampa 
žmogumi: gimstančiu, augančiu, bręstančiu, jaučiančiu, mąstančiu, 
maištaujančiu, mylinčiu, atsiduodančiu ir mirštančiu, idant žmogus pajėgtų 
tapti tuo, kuo nebuvo – Dievu. 

Štai taip vienas tapsmas suponuoja kito tapsmą. Dievo žmogystė dėl 
žmogaus dievystės. Tačiau šis Dievo veiksmas netampa prievole žmogui. 
Dievas Jėzuje Kristuje tampa ne tik pažeidžiamu asmeniu, viskuo, išskyrus 
nuodėme, panašiu į žmogų, bet kartu ir atviru galimam atmetimui. Ilgą kelią 
nuėjusi ir nusilenkusi meilė lieka atvira mylimojo laisvei, kuri gali jo nepriimti 
ir jį atmesti. Visagalio Dievo tapsmas pažeidžiamu ir ribotu palieka pažeistam 
ir ribotam žmogui laisvę netapti Dieviškos prigimties dalininku (plg. Ef 2, 18). 
Dėl Dievo laisvės tapti žmogumi žmogus netampa belaisviu tapti daugiau nei 
žmogumi. Žmogus, matydamas ant Kryžiaus esantį Dievą, gali pasipiktinti. 
Nes tokia Dievo kenozė (Moltmann, 2001) gali būti skandalas ir papiktinimas 
kiekvienam, kuriam žinoma visagalio išmintingojo Kūrėjo idėja (Youngs, 
2019). Tokiu būdu Dievas tampa ne tik žmogumi, paskui – silpnu ir bejėgiu 
nukryžiuotoju (Kryžius buvo vergų bausmės įrankis (Retief & Cilliers, 2003)), 
bet ir papiktinančia kvailyste Jėzaus laikų graikams ir žydams: 

„O kadangi pasaulis savo išmintimi Dievo nepažino iš Dievo išminties 
veikalų, tai Dievas panorėjo skelbimo kvailumu išgelbėti tuos, kurie tiki. 
Žydai reikalauja stebuklų, graikai ieško išminties, o mes skelbiame Jėzų 
nukryžiuotąjį, kuris žydams yra papiktinimas, pagonims – kvailystė. Bet 
pašauktiesiems – tiek žydams, tiek graikams – mes skelbiame Kristų, kuris 
yra Dievo galybė ir Dievo išmintis. Dievo kvailybė išmintingesnė už žmones 
ir Dievo silpnybė galingesnė už žmones“ (I Kor 1, 21–25). 

Tapdamas žmogumi, Dievas nepakeičia pagarbaus ir atviro santykio su 
žmogumi koncepto. Šis pagarbus atvirumas siūlomas kiekvienam, kuris nori 
priimti Dievo tapsmą žmogumi ir dėl to atsiradusią žmogaus tapsmo Dievu 



 

35 
 

galimybę. Per Jėzų Kristų atsiranda tam tikras kiekvienam žmogui atviras ir 
prieinamas sudievinimo „koridorius“. 

Manau, svarbu paminėti, kad Katalikų Bažnyčios mokyme apie Dievo 
tapimą žmogumi plėtojamas ir alternatyvus požiūris į Antrojo dieviškojo 
Asmens įsikūnijimo priežastį. Jono Dunso Škoto, kuris gyveno 1266–1308 m., 
teologijoje apgailėtina žmogaus nuodėmingumo situacija nėra pirmoji 
priežastis, kodėl Dievas tampa žmogumi Jėzuje Kristuje (1894). Vadinamasis 
škotizmas plėtoja Dievo planą, kuriame Įsikūnijimas užima nuoseklaus 
besiskleidžiančio sumanymo dalį (Ingham, 2003). Žmogus laisva valia 
pasirinko savo kelią, kurio pasekmės komplikuoja jo žemiškąjį ir amžinąjį 
gyvenimą, tuosyk Dievas nuosekliai artėja žmogaus link, todėl jo tapimas 
žmogumi nėra tiesiog kilniai adaptuotas apreiškimo planas (Barth, 1956) ar Jo 
kūrybingos meilės „gelbėjimosi ratas“ žmogui. Tai meilės, kuri žmogų myli 
pirmiausia ne dėl nuodėmės tragizmo, bet dėl pačios meilės polinkio save 
dovanoti kitam (Scotus & Waddingm, 1894). Tokiu būdu iš esmės keičiasi 
priežastinis Dievo tapsmo žmogumi kampas (Hunter, 2020), tačiau būdas ir 
atlikto Dievo akto vaisiai išlieka tie patys, kaip ir anksčiau aprašytame 
Katalikų Bažnyčios mokymo variante.  

 
3.2.2. Kaip žmogus tampa dieviškas (šventas)? 

 
Katalikų Bažnyčios mokymas nedviprasmiškai išskiria žmogų iš kitų Dievo 
kūrinių. Esminė žmogaus ypatybė – panašumas į Kūrėją: žmogus turi laisvą 
valią ir protą. Taip pat žmogaus siela (kuri yra ir kūno „forma“ (Denzinger, 
2017)) yra nemirtinga. Žmogus yra vienintelis kūrinys, kuris kviečiamas į 
laisvą ir kūrybingą santykį su Dievu. Žmogus yra didi ir nuostabi būtybė, 
Dievo akyse vertingesnė už visą kūriniją, jam atiduotas dangus ir patikėta 
žemė, visos jūros, pažinta ir dar nepažinta visata (de Wet & Mayer, 2019).  

Žmogus sukurtas pagal Dievo paveikslą ir panašumą. Dievo paveikslas 
(Imago Dei) žmoguje yra nepanaikinamas, todėl asmens orumas išlieka (VS 
42) net tada, kai kūrinys krypsta nenumatyta linkme, it animalis (Deleuze & 
Guattari, 1994), ar lieka susvetimėjęs su savo dvasia it kyborgas (Braidotti, 
2006). Tuosyk panašumas į Dievą yra dinamiška žmogaus tapsmo Dievu 
dalis. Kiekvienam žmogui įmanoma panašėti į Dievą (Nissiotis, 1968). Taip 
pat kiekvienas žmogus pajėgus sutikti ir atpažinti Dievo paveikslą ir panašumą 
kitame žmoguje: 

„Kodėl Tu žmogų padarei tokį kilnų? Su neapsakoma meile Tu pažvelgei 
savyje į savo kūrinį ir jame save pamilai; nes iš meilės Tu jį sukūrei, iš meilės 
jam davei būtį, pajėgią džiaugtis Tavo amžinuoju Gėriu“ (KBK 356). 



 

36 
 

Sukurtas artimai bičiulystei su Dievu, pradžioje žmogus gyveno be kančios 
ir be mirties, kol laisva valia pasirinko atsitraukti nuo šios draugystės ir 
prarado pirmapradį teisumą (KBK 376). Jis tapo pažeidžiamas, kenčiantis ir 
mirtingas. Toks regresinis tapsmas, prarandant dieviškąjį panašumą, lieka 
būdingas visai žmogiškajai egzistencijai. Įvairiais žmonijos istorijos etapais 
stebimos skirtingos panašėjimo į non human formos, o pastaraisiais metais 
vienaip ar kitaip spėliojama, koks tapsmas laukia žmogaus posthuman laike. 

Vis dėlto žmogaus tapsmo vektorius Katalikų Bažnyčios mokyme 
visuomet nukreiptas į teozę. Sudievinimas tiesiogiai siejamas su pirmojo ir 
paskutiniojo (perkeisto ir nesibaigiančio) žmogaus sukūrimu: 

„[Apaštalas] Paulius kalba apie du žmones, nuo kurių prasideda žmonija: 
tai Adomas ir Kristus [...]. Pirmasis Adomas, – sako Paulius, – buvo su gyva 
siela, paskutinysis – su gyvybę teikiančia dvasia. Pirmasis buvo sukurtas 
paskutiniojo ir iš Jo gavo sielą, kad būtų gyvas [...]. Antrasis Adomas savo 
atvaizdą įspaudė pirmajame, jį kurdamas. Todėl ir antrasis priėmė jo išvaizdą 
ir vardą, kad neleistų pražūti tam, ką buvo padaręs pagal savo paveikslą. 
Pirmasis Adomas ir paskutinysis: pirmasis turi pradžią, paskutinysis bus be 
pabaigos, nes paskutinysis iš tikrųjų yra pirmasis; tai pats yra pasakęs: Aš esu 
Pirmasis ir Paskutinysis“ (KBK 388). 

Šis kūrimas yra pradedamas krikštu. Kai pirmasis žmogus yra 
panardinamas į naująjį Adomą – Kristų, panyra į mirtį (KBK 1214) ir 
prisikelia kaip „naujas kūrinys“ (2 Kor 5, 17; Gal 6, 15), nuo gimtosios 
nuodėmės išlaisvintas Dievo vaikas. Taip per krikšto vandenį ir Žodį 
prasideda žmogaus tapsmas Dievu, tačiau šis tapsmas yra Kristaus kenozės, 
mirties ir prisikėlimo vaisius: „Kaip būsi krikštijamas, pagalvok: iš kur 
Krikštas, jei ne iš Kristaus kryžiaus, ne iš Kristaus mirties. Visa paslaptis ta, 
kad Jis kentėjo už tave. Jame esi atpirktas. Jame esi išganytas“ (KBK 766).  

Teozė, žmogaus tapsmas Dievu, tęsiama per žmogaus kasdienio gyvenimo 
pasirinkimus, įvykius ir veiksmus. Krikštu pradėtasis tapsmas duoda kryptį 
visai naujam procesui, tačiau nepanaikina žmogaus laisvės netapti Dievu, 
nebranginant net savo žmogiškumo. Todėl sudievinimo potencialas savaime 
negarantuoja žmogaus dievystės. Dievo šventumas žmoguje yra galimybė, bet 
ne būtinybė. Krikšto malonė kviečia į laisvą bendradarbiavimą.  

Katalikų Bažnyčios mokymas apie žmogaus tapsmą dievišku, kitaip 
tariant, šventu, skleidėsi Bažnyčios doktrinos išgryninimo procese, o galutinę 
išraišką įgavo II Vatikano Susirinkimo dogminėje konstitucijoje apie 
Bažnyčią Lumen Gentium (LG 1), kuri aiškiai įvardija kiekvieno pakrikštytojo 
arba visuotinį pašaukimą į šventumą. Šio mokymo sutelktą santrauką galima 
aprašyti taip: žmogus sukurtas pagal Dievo paveikslą, vedamas Dievo, 
panardintas Krikšte, stiprinamas sakramentų Dvasios dovanų tampa perkeistu 



 

37 
 

ir veikiančiu pagal meilės įsakymą asmeniu. Tai yra dieviškumo arba tapsmo 
šventuoju žemėlapis. Šventieji žmonės yra visiškai panašūs į Kristaus 
paveikslą (plg. 2 Kor 3, 18), o šio panašumo ženklas yra dieviškoji meilė 
(Caritas) (DC 19). Ši meilė yra Dievo vizitinė kortelė, jo rezidavimo žmoguje 
garantija ir vienintelis kelias į Dievo Karalystę (Ramonas, 2016). Toji meilė 
yra dieviška, naujai kurianti, išeinanti iš Dievo ir liekanti Kristuje ir kiekvieno 
laikmečio žmonių gyvenime: 

„Pasaulio atpirkimas – toji sukrečianti meilės paslaptis, kurioje tarsi naujai 
„pasikartoja“ sukūrimo paslaptis, – savo giliausia esme yra žmogaus 
išteisinimas vienoje žmogiškoje Širdyje – Viengimio Sūnaus Širdyje, kad ji 
galėtų padaryti teisias širdis daugelio žmonių, kurie tame amžinajame 
vienatiniame Sūnuje amžiams tapo išrinkti sūnumis ir pašaukti malonei, 
pašaukti meilei“ (RH 9). 

Visuotinis ir visus laikus apimantis pašaukimas į šventumą, tapimą 
dievišku ne tik kaskart iš naujo pildosi žmonijos istorijos tėkmėje, bet turi 
asmeninį ir bendruomeninį vystymosi charakterį. Tai reiškia, kad žmonijos 
sudievinimas yra evoliucinio tapsmo dalis (De Chardin, 2002), bet kartu 
kiekvieno krikščionies asmeninio tapsmo įsipareigojimas. Žmogus tampa kitu 
Kristumi laisvai ir sąmoningai bendradarbiaudamas su Dievo malone, o kartu 
meile veikdamas savo amžininkus, kurių dėka vis labiau artėjama link 
Kristosferos (Casserley, 1970). Jei ši meilės Kristuje evoliucija nevyksta, 
prasideda regresas, vedantis prie tragiškų žmonijos ir jos gyvenamos planetos 
žūties (LS 25).  

Nei vienas laisvas asmuo nelieka nejudrus: arba žmogus evoliucionuoja 
meilės civilizacijoje, kurioje kiekvienas gyvas kūrinys yra saugomas ir 
tausojamas, arba žmogus eina ir kitus (asmenis bei kūriniją) traukia į 
susinaikinimą (LS 4). Toks dualistinis ir jokios „pilkos zonos“ 
neimplikuojantis požiūris ganėtinai atgrasus XXI amžiaus sekuliariam 
žmogui. Vis dėlto yra akivaizdūs ir kiekvienam akis net kasdienybėje bado 
neatšaukiamos klimato kaitos padariniai, kuriuos dramatiškai nagrinėja 
katalikų doktrinai nė iš toli neprijaučiančių antropoceno (Hartley, 2016) ir 
kapitaloceno (Haraway, 1991) mąstytojų tekstai. Pastarieji (pavyzdžiui, Van 
Dooren, 2014) vis labiau primena Dievo pateptus pranašus, kviečiančius 
nusisukti nuo naikinimo ir egoizmo kelio ir pasirinkti kūriniją saugančią 
kryptį. Kita vertus, ši kryptis yra nei nauja, nei originali, bet dėl savo 
nedangstomo reikalavimo prisiimti atsakomybę pasirodo it vienintelė tinkama 
šių dienų iššūkiams spręsti (Haraway, 1991). Tiesą sakant, ši D. Haraway 
pozicija artima popiežiaus Pranciškaus kvietimui gręžtis nuo savanaudiškumo 
ir gelbėti kūriniją (LS 36). Nebeįmanoma gyventi grobuonišką gyvenimą ir 
saviapgauliškai šauktis Dieviškos Apvaizdos (Haraway, 2016, p. 56), idant Ji 



 

38 
 

išgelbėtų kūriniją nuo mūsų, o mus nuo kūrinijos mirties. Tik savo 
atsakomybę prisiėmęs žmogus, būdamas Dievo paveikslas, tampa vis 
panašesnis į savo Kūrėją, tampa naujuoju Adomu, mylėdamas, tausodamas 
(LS 132) ir mąstydamas kartu (Haraway, 2016) su visa kūrinija. 

 
3.2.3. Ar gyvasis pasaulis dar gali tapti Dangaus Karalyste? 

 
Ankstesniuose poskyriuose aprašiau Katalikų Bažnyčios mokymą apie 
tapsmą, kuris atsiskleidžia dieviškoje kenozėje, žmogiškoje teozėje. Žmogaus 
tapsmas dievišku arba šventu kartu gelbsti ir visą kūriniją, idant ji būtų 
išlaisvinta iš nyksmo vergijos ir pasiektų Dievo vaikų garbės laisvę (plg. Rom 
8, 21). Šis kūrinijos tapsmas nebenykstančiai vyksta trapaus ir laikino pasaulio 
tikrovėje. Į kūrinijos istoriją įžengia žmogumi tapęs Dievas, tai suponuoja ne 
tik žmogaus tapsmą Dievu ir kūrinijos perkeitimą, bet kartu ir kreipia visos 
gyvenamojo pasaulio tikrovės sąrangą Dangaus Karalystės linkme.  

Dangaus karalystė Evangelijoje lyginama su raugu, nuo kurio užrūgo visas 
maišymas (plg. Mt 13, 31–35) arba su garstyčios grūdeliu (plg. Mk 4, 26–34), 
kuris esti mažiausias, bet užauga į medelį, o jo šakose paukščiai susisuka 
lizdus. Kristus kalba apie Karalystės pradžią, kuri įsiterpia į kūrinijos istorijos 
giją bei ją iš esmės perkeičia. Mažumas, Kristaus kenozė, tampa amžinybę 
siekiančia tikrove – Dangaus Karalyste. Ši Karalystė skirtinga nuo mums 
įprastos visuomenės struktūrų. Ji nedominuoja, neužkariauja, nemanipuliuoja, 
bet veikia pasaulyje tarp žmonių:  

„Tad tikintieji turi įžvelgti visos kūrinijos giliąją prigimtį, vertę ir paskirtį 
Dievo garbei ir net pasaulietine veikla taip pat padėti vienas kitam švenčiau 
gyventi, kad šitaip pasaulis būtų persmelktas Kristaus dvasios ir, viešpataujant 
teisingumui, meilei ir taikai, veiksmingiau pasiektų savo tikslą. [...] Tad 
tepanaudoja savo patirtį pasaulio dalykų srityje ir, Kristaus malonei iš vidaus 
pakylėjant jų veiklą, kiek galėdami tesiekia, kad sukurtosios gėrybės, kaip 
Kūrėjo nustatyta ir jo Žodžio nušviesta, būtų žmogiškuoju darbu, technika ir 
kultūra vystomos visų žmonių naudai, geriau jiems paskirstomos ir savitu 
būdu padėtų visuotinei pažangai žmogiškosios ir krikščioniškosios laisvės 
srityje. Šitaip Bažnyčios narių pastangomis Kristus vis labiau ir labiau apšvies 
savo išganingąja šviesa visą žmonių bendruomenę. [...] Tai darydami, jie 
suteiks moralinę vertę kultūrai ir žmonių veiklai. Šitaip ir pasaulio dirva bus 
geriau parengta dieviškojo žodžio sėklai, ir Bažnyčiai plačiau atsidarys vartai, 
pro kuriuos į pasaulį įžengtų taikos žinia“ (LG 36). 

Dangaus Karalystė tarpsta visoje kūrinijoje, o ypatingu būdu skleidžiasi 
Katalikų Bažnyčioje. Kristaus įsteigtos bendruomenės užduotis – tapti 
Dangaus Karalyste. Kristaus buvimas Bažnyčioje, pasak II Vatikano 



 

39 
 

Susirinkimo (LG 5), yra Dievo Karalystės buvimo laidas, Jis pats yra toji 
karalystė: 

„Šventosios Bažnyčios slėpinys atsiskleidžia per jos įsteigimą. Viešpats 
Jėzus savo Bažnyčią pradėjo skelbdamas džiugią naujieną – nuo amžių 
Raštuose pažadėtosios Dievo karalystės atėjimą: „Atėjo metas, ir prisiartino 
Dievo karalystė“ (Mk 1, 15; plg. Mt 4, 17). Toji karalystė šviečia žmonėms iš 
Kristaus žodžio, darbų ir paties buvimo. Juk Viešpaties žodis prilyginamas į 
dirvą beriamai sėklai (Mk 4, 14): kas tikėdamas jo klausosi ir priskiriamas 
Kristaus mažajai kaimenei (Lk 12, 32), tas priima pačią karalystę; paskui sėkla 
dygsta savo išgalėmis ir auga iki pjūties meto (plg. Mk 26–29). Kad ta 
karalystė jau yra į žemę atėjusi, patvirtina Jėzaus stebuklai: „Jei aš išveju 
demonus Dievo pirštu, tai tikrai pas jus atėjo Dievo karalystė“ (Lk 11, 20; plg. 
Mt 12, 28). Tačiau pirmiausia karalystė apsireiškia paties Kristaus, Dievo 
Sūnaus ir žmogaus Sūnaus asmenyje, kuris atėjo „pats tarnauti ir savo gyvybės 
atiduoti kaip išpirkos už daugelį“ (Mk 10, 45). 

Kristaus įsteigta Dievo vaikų bendruomenė, Bažnyčia, yra mažoji 
kaimenė, kuri yra išsisklaidžiusi visose žemės tautose, įimanti visų tautų 
piliečius, bet ne žemiškai, o dangiškai karalystei (LG 13). Kiekviena 
Bažnyčios ląstelė, net mažiausia dviejų ar trijų žmonių bendruomenė (plg. Mt 
18, 15–20), kviečiama tapti Dangaus Karalyste. Sėdama Karalystės grūdelius 
į kultūrą, politiką ir švietimą, ji leidžia skirtingoms žmonių visuomenių 
bendruomenėms pamažu tapti dieviškoms. Tokiu būdu šios bendruomenės 
tampa atviros visiems, kurie nori šio iš garstyčios gūdo išaugusio medžio 
šakose susisukti lizdus.  

Svarbu pastebėti, kad Evangelijoje aprašyti dangaus sparnuočiai yra 
pagonių ir visų kitokių bei tuosyk svetimų įsitikinimų, Dangaus Karalystės 
nepažįstančių, žmonių simbolis. Jų buvimas ir artumas Karalystės medžiui yra 
būtinas. Tokiu būdu nei viena katalikiška bendruomenė negali užsidaryti 
savyje kaip bendraminčių ar išrinktųjų klube, nes tą pačią akimirką ji nustotų 
gyventi Evangelija ir taptų uždara pelke nuosavam teisumui garbinti (Flam, 
2015).  

Šis principas galioja ir švietimo bendruomenėms, kurios save vadina 
katalikiškomis (visuotinėmis), tačiau tapti medžiu, kurio šakose vyksta kitų, 
kitokių, gyvenimas, nesutinka (Bingo, 2022). Krikščioniško elitizmo pagundą 
dar labiau sustiprina priešiškumas sekuliaraus švietimo tendencijoms ir baimė 
priimti visa, kas kitoniška ir nežinoma. Uždarumas ir elitizmas tokias 
katalikiško šveitimo bendruomenes kreipia priešinga kryptimi, nei kviečia 
Kristus, o tai beveik visuomet reiškia, kad po išdidžia išore slepiasi skaudus 
nepriėmimas (Herriot & Callaghan, 2018) ir maskuojama ksenofobija 
(Scanlan, 2022). Tokia ugdymo įstaiga vykdo švietimą, tačiau pameta 



40 

būtinybę atsinaujinti. Juk daug šimtmečių kauptas patirties paveldas 
„atskleidžia savo gyvybingumą pirmiausia gebėjime protingai atsinaujinti“ 
(Katalikiško ugdymo kongregacija, 1997, p. 12). Katalikiško ugdymo 
švietimo įstaigai būtinas misionieriškas polėkis, kad nepamirštų savo 
pamatinės užduoties – nešti Evangeliją, eiti pas žmones, įsigilinti į jų padėtį, 
kad jie galėtų tapti Dangaus Karalystės dalimi (ten pat). 

Tačiau Dievas neapsiriboja vien Bažnyčia ar jos bendruomenėmis 
Dangaus Karalystei plėsti (LG 16). Jis dosniai sėja Karalystės sėklą (plg. Mt 
13, 1–23): ant žemės, pakelėje, ant akmenų, į erškėčius – visur, kur tik 
pasiekia. Šiam dieviškam sėjėjui svetimas taupumas ar perfekcionizmas, todėl 
savo kviečiams jis leidžia augti kartu su raugėmis (plg. Mt 13, 36–43). Sėjėjas 
neskuba išravėti parazituojančių raugių, nes į visus savo kūrinius jis žiūri su 
viltimi ir meile. Todėl, kai tik įmanoma, Dievas veikia visais būdais per visus 
žmones (plg. Lk 14, 23), siekdamas surinkti visus iš visų patvorių (plg. Mt 11, 
25–30): vargstančius, sergančius ir stokojančius, mažutėlius ir silpnus, 
prislėgtus ir susipainiojusius, nusidėjėlius, ligonius ir kitus, idant jiems būtų 
pagelbėta ir jiems prisiartintų Dangaus Karalystė. Jei išrinktieji jo vaikai 
pasirodo esą neverti (plg. Lk 14, 24), nes atmeta vargstančius, paklydusius ir 
kitaip manančius, todėl „raupsuotus“, tai pats Dievas eis į pakraščius (Mk 1, 
40–45) ir surinks visus atstumtuosius prie savo Karalystės puotos stalo. Todėl 
bus daug nuostabos teisiesiems ir uždariesiems, kai Karalystėje pamatys tuos, 
kuriuos kasdien niekino, laikė nevertais ir atstūmė iš bažnyčių, bendruomenių 
ir mokyklų (Mt 8, 11).   

3.3. Tapsmas ir ugdymas 

Žvelgiant į tapsmą iš ugdymo mokslų perspektyvos, pasakytina, kad nuo 
Antikos (paideia), Renesanso (humanitas), Apšvietos (bildung) lig pat 
pohumanistinio (becoming) ugdymo laikotarpio (Paulsen, 2021) tapsmo 
procesas jungiamas su įtikslintu klausimu: kuo turi tapti ugdomas, lavinamas 
ir šviečiamas vaikas (ir kiekvienas asmuo)? Tapsmas turi kryptį ir pasirinktą 
konkretų tikslą: tapti doru žmogumi (Jovaiša, 2003), piliečiu (Mitchell, 2003), 
vyru, moterimi (Wojtyla, 2009), išlaisvintu darbininku (Freire, 2020), 
menininku (Jagodzinski, 2010), konkurencingu ir versliu lyderiu (Kirkley, 
2017), šventuoju (LG 5), tėvu, motina (Perälä-Littunen, 2004) ir pan. Aiškus 
atsakas į klausimą (kuo turi tapti?) inspiruoja uždavinius ir priemones ugdymo 
turiniui formuoti. Pastarasis ugdo tokį žmogų, kokį jį pageidauja matyti 
tuometinės visuomenės daugumos ar galios pozicijas turinčios grupės 
suformuotas švietimas. Tiek demokratiškas, tiek autokratiškas žmogaus 
ugdymas siekia konkrečių ateities uždavinių, taip ne tik projektuodamas, bet 



 

41 
 

ir programuodamas žmonijos ateitį. Kuo tampa žmogus, tuo taps ir ateitis. 
Taigi vienaip ar kitaip tapsmas sukasi apie žmogų ir jo socialinius vaidmenis 
bei jam priskiriamas funkcijas.  

Tokia į vaiką (žmogų) orientuota vizija yra humanizmo ir visų 
modifikacijų humanistinio ugdymo raiška (Duoblienė, 2018). Naujasis ar 
„senasis“ humanizmas sukasi apie centrą, kuris yra vienaip ar kitaip tobulas 
žmogus. Tai yra žmogus, kuris jau yra tapęs tuo, kuo jį nori matyti konkreti 
pasaulėžiūra. Ugdymo procesas lyg žvelgia į priešais esantį konkretų vaiką, 
tačiau, atidžiau įsižiūrėjus į curriculum, konkretus fokusas sutelktas į 
pasaulėžiūrai svarbius objektus (mokomieji dalykai, bendražmogiškosios 
vertybės, socialinis teisingumas, kompetencijos ar kt.). Tokiu būdu dabartinis 
žmogus ugdymo procesą, t. y. vaiko tapsmą, be kompromisų orientuoja labiau 
į konkretų žmonijos veikmės pokytį nei į čia ir dabar esantį vaiką. 

Pohumanistinis ugdymas tapsmą iškelia ant rizominio ugdymo pjedestalo, 
lyg konkrečiai nenubrėždamas, kuo turėtų tapti ugdymo proceso dalyvis. 
Suprantama, patraukliai pristatomos beveik mistinės vaiko, moters, gyvūno ir 
kūno be organų perspektyvos (Deleuze & Guattari, 2005). Tačiau šios 
variacijos yra ne siekinys ar galutinis išsipildymas, bet kaip kintančios tapsmo 
formos. Svarbu panaikinti skirtis ir nenunykstančias priešybes tarp lyčių, 
rasių, nacijų, objekto ir subjekto (Massumi, 1992). Ir dar daugiau: žmogus (ir 
kartu vaikas) nebeužima vietos nei centre, nei virš visų kitų (human ir 
nonhuman) formų (Brailas, 2020). Taip pat ir curriculum nebepriklauso tik 
nuo vyresniųjų ir labiau patyrusių ugdymo proceso dalyvių (mokytojo), bet ir 
nuo kiekvieno dalyvaujančio ir įsitraukiančio išlaisvintos kūrybinės galios bei 
tapatumo (Cormier, 2008; Stewart, 2020). 

Rizominis ugdymas pamažu skinasi kelią į įvairias sritis. Neapibrėžtasis 
tapsmas savo prigimtimi artimas neformaliojo ugdymo erdvėms, jis pamažu 
per kūrybines jungtis skverbiasi į formaliojo ugdymo teritoriją. Taip pat jis 
dalyvauja aiškios ribos tarp formaliojo ir neformaliojo ugdymo slinktyje: tai, 
kas priklausė tik formaliajam ar neformaliajam ugdymui, pamažu tampa ne 
taip aiškiai apibrėžiama (Romi & Schmida, 2009). Kai formalusis ugdymas 
pamažu tampa panašus į neformalųjį, o neformalusis gali pakeisti formalųjį, 
ugdymo procesas netenka ne tik pedocentristinės charakteristikos, bet ir 
skirtingų humanistinio ugdymo brėžiamų siekinių. Kita vertus, rizominio 
ugdymo ištakose (nepaisant vis naujos pradžios ir neapibrėžtumo) pasėtas 
nusivylimo humanizmu kartėlis (Braidotti, 2013), kuris rizomoje turi 
apokaliptinio ateities scenarijaus sporas. Nors šio filosofinio judėjimo siūloma 
ugdymo prieiga žavi kūrybinės žaismės įgyvendinimo galimybe, už jo tariamo 
lengvumo gan aiškiai galima išgirsti humanizmui skirtas pretenzijas, o kartais 
ir kaltinimus (ten pat). Lieka abejonė, ar pedocentristinės idėjos atsisakymas 



 

42 
 

neturi savyje bausmės šešėlio. Taip lyg už humanizmo žmogaus klaidas yra 
nureikšminamas ir iš centro paslenkamas jo palikuonis, turintis tapti savo tėvų 
klaidų atpirkėju.  

Žvelgiant į tapsmą iš įtraukiojo ugdymo perspektyvos, svarbu prisiminti, 
kad įtrauktis yra procesas. Įtraukusis ugdymas yra kryptingas judesys į 
kiekvieno vaiko sėkmę. Antrajame disertacijos skyriuje nuosekliai aprašiau 
įtraukiojo ugdymo raidą ir etapus. Ugdymo įstaigos tapsmas įtraukia 
prasideda su pirmuoju visos aplinkos pokyčio reikalaujančiu vaiku. Jei 
įstaigos bendruomenė yra atvira pokyčiui, ne tik vaikas, bet ir kiekvienas 
dalyvis pradeda kelionę gilesnės įtraukties link. 

Pastarojo dešimtmečio tyrimai atskleidė, jog mokytojai į situacijas, 
reikalaujančias įtraukių sprendimų, ateina nepasirengę (Rojo-Ramos et al., 
2021; Van Steen & Wilson, 2020; Tarantino et al., 2022). Daugybiniai streso 
ir priešiškumo bei baimės išgyvenimai liudija, kad skirtingų šalių švietimo 
sistemos išgyvena panašius iššūkius įgalinant mokytojus ne tik modeliuoti 
įtraukųjį ugdymą, bet ir skatinti tapti įtraukiais edukatoriais (Gregoriou, 
2004). Rizominio mokymosi šalininkai be didesnių sunkumų atrado, kad 
įtraukiojo ugdymo principai ir rizominio tapsmo nuostata puikiai sudera ne tik 
neformaliajame, bet ir formaliajame švietime. Jų siūlymas taikyti Deleuze’o 
ir Guattari filosofijos prieigą mokytojų rengimui atveria galimybę iš naujo 
pažvelgti į mokytojo vaidmenį ir tapatybę dabartiniame įtraukties raidos etape 
(McKay et al., 2014). Tokiu būdu išeinama iš ideologinio „rūko“ ir pereinama 
prie jungčių kūrimo, kuris inicijuoja paveikius, bet formaliam planavimui gan 
netikėtus procesus. Išteritorinimas (Gregoriou, 2002), bendruomeninis 
curriculum (Roy, 2003), pavienių vaikų ir grupės priėmimas, it tai būtų kūnas 
be organų (Markula, 2006), lyg išcentrinė jėga išstumia mokytoją už įprastų 
iššūkių ir ugdymo supratimo. Klasės ar grupės veikla tampa daugiau nei 
atskirų individų sumos judesys. Procesas iš šalies gali atrodyti 
nekontroliuojamas, nevalingas ar net chaotiškas, tačiau šis kontrolės 
praradimas ir yra siektinas procesas, pageidaujamas tapsmas. Tokiu būdu 
įtrauktis tampa ne valingai prisegtu elementu, bet būtinąja visumos dalimi, 
kurios ribos ir poveikis nebeatsiejami nuo to, kas vyksta tarp (in-between) 
proceso dalyvių (Vidovich & Slee, 2001). 

Toks ne į standartus ir į patikrinamus rezultatus orientuotas mokymasis 
kaktomuša susitinka su skirtingų lygių įtraukiojo ugdymo planais, normomis 
ir kontrolės mechanizmais. Tai reiškia, kad mokytojas, įtraukus edukatorius, 
gali sklandžiai veikti rizominio tapsmo konkretybėje, tačiau kartu išgyvens 
įtampą dėl išorinių ataskaitų ir kontroliuojamų rezultatų (Baker, 2001). Kita 
vertus, pati ugdymo įstaigos bendruomenė gali pasirinkti nepasiduoti 



 

43 
 

kontrolei (Apple, 2012), kartu su administracija labiau pasitikėti mokytoju ir 
suteikti mažiau galios išorės mechanizmams. 

Svarbu pastebėti, kad tapsmo įtraukiajame ugdyme fenomenui būdingas 
plėtimasis. Tai atskleidžia atsakomybės už įtraukiojo ugdymą kaita. Nors 
anksčiau aprašytas tapsmas įtraukiojo ugdymo proceso sėkmės prielaidas 
dabar mato mokytojo inicijuojamoje veikmėje, proceso metu situacija gali 
kisti. Bendruomeninis curriculum iš esmės įgalina pačią ugdymo 
bendruomenę, net tuos, kurie yra už matomų mokyklos sienų, įsitraukti į vaikų 
mokymą. Ugdanti bendruomenė šiuo atveju reiškia visus, kurie susisiekia 
jungtimis (Deleuze & Guattari, 2004). Ir šis procesas veikia konkrečioje 
švietimo sistemoje, perskirsto atsakomybes, tokiu būdu hierarchinis 
autoritetas su šia ugdančia įtraukia bendruomene susietas rizomine jungtimi, 
bet ne galia.  

Panašias tendencijas galima pastebėti ir įtraukiajame katalikiškame 
ugdyme. Atsiranda katalikiško ugdymo srovių, kurios kartu su kitomis 
ugdymo paradigmomis nuolat mokosi ir įsilieja į vis naują tapsmą. Tame 
tapsme sentėvių tradicija atgyja bei randa naujų įgyvendinimo formų (Maney 
et al., 2017). Su kiekviena karta, o gal ir su kiekvienu vaiku mokyklos tapsmas 
prasideda iš naujo (Fisher, 2010). Tokio tipo ugdymo bendruomenės yra 
Evangelijoje aprašyti iš garstyčios grūdo išaugę medžiai, kurių šakose vietos 
atranda kiekvienas ir kitoks sparnuotis. Šios ugdymo įstaigos yra 
pasirinkusios mažumo, nepriešiškumo, atvirumo kitam (Wheatley, 2002) ir 
pažeidžiamumo kelią (McAndrew, 2013). Šis kelias nepalieka erdvės galios 
ir pranašumo žaidimams. Tokios ugdymo įstaigos tampa vis kita mažuma, su 
kuria vis iš naujo susitapatina. Dėl to šios mokyklos netenka autoriteto, tampa 
bebalsės kitų katalikiškų ugdymo įstaigų ansambliuose, išgyvena nuolatinę 
abejonę bei vis naujo kelio ieškojimą. Sunku sugalvoti trapesnį kelią nei tas, 
kuriame ugdymo bendruomenė keliauja „tarp“ vis labiau neapibrėžto pasaulio 
ir hierarchinės tradicijos (Mąkosa, 2020). Kiekvienam artima ir kartu visiems 
svetima. Tokia „benamystė“ sukuria lanksčią jungtį tarp evangelinės žinios ir 
kiekvieno į tą ugdymo įstaigą atėjusio asmens. Tokių jungčių kūrimas yra prie 
šių dienų iššūkių prisitaikiusi tradicija.



 

44 
 

4. ĮTRAUKUSIS UGDYMAS(IS) IR JO RAIŠKA 
KATALIKIŠKAME UGDYME 

 
Apibrėžusi, kaip šioje disertacijoje suprantamas tapsmas, aprašiusi jo vietą 
Katalikų Bažnyčios mokyme bei katalikiškame ugdyme, tolesnėje disertacijos 
dalyje gilinuosi į įtraukties fenomeną bei jo raišką aptartos temos kontekste. 
Tokiu būdu ne tik nagrinėsiu Lietuvoje įgyvendinamos įtraukties proceso 
raidą, bet ir stengsiuosi atskleisti bendresnę katalikiško ugdymo pamatinę 
teorinę sąsają (ir atitiktį) su įtraukties reiškiniu. Taip pat siekiu apčiuopti 
katalikiško ugdymo bei įtraukiojo ugdymo praktinį paradigmų disonansą.  

4.1. Įtraukties raiška ugdyme 
 

Įtrauktis – sėja viso pasaulio dirvoje, turinti išskirtinę raišką ugdyme. Šiame 
poskyryje aprašysiu įtraukiojo ugdymo viziją, adresatą, teorinius bruožus ir 
praktines problemas.  
 

4.1.1. Įtraukusis ugdymas arba apie ką svajoja pažeidžiamos grupės? 
 

Bandant atskleisti įtraukiojo ugdymo reiškinį, svarbu ne tik bent apčiuopomis 
atrasti apibrėžtį, bet ir įvardyti tuos asmenis, kuriems įtraukusis ugdymas yra 
skirtas. Taigi pradėkime nuo vaikų ir jaunuolių, esančių pirmoje mokymosi 
visą gyvenimą pakopoje. Galbūt šiandien jie eina į darželį, o gal lanko 
gimnaziją ar renkasi magistrantūros studijas universitete. Atsižvelgdama į 
rengiant disertaciją atliktus hermeneutinio fenomenologinio ir 
autoetnografinio tyrimų specifiką, toliau susitelksiu tik į nepilnamečių, t. y. 
vaikų, įtraukųjį ugdymą. Toliau dėstomi dalykai vienu ar kitu būdu gali būti 
taikomi įvairaus amžiaus įtraukiojo ugdymo dalyviams.  

Pradėsiu nuo pamatinių kiekvienos demokratinės visuomenės elementų – 
vaikų teisių. Tiksliau, nuo teisės į mokslą (Vaiko teisių konvencija, 1995, 28 
str.). Kiekvienas vaikas turi teisę mokytis, siekti žinių, skleisti savo talentus ir 
dalyvauti. Ši nepaneigiama žmogaus (ir vaiko) teisių dalis pirmiausia 
pripažįsta, kad mūsų teoriškai aptariamas vaikas yra ne tik Lietuvos pilietis, 
ne tik lietuviškai kalbantis, ne tik Lietuvoje gimęs, ne tik gebantis 
komunikuoti žodžiais, ne tik matantis ir girdintis, ne tik tradicinių religijų 
bendrijų (arba ne) narys, ne tik vaikštantis, bet ir judantis kitais būdais, ne tik 
gabus, ne tik visoks, kokį galime įsivaizduoti kiekvieną vaiką, bet ir visoks, 
kokio net manyti nenumanome. Taigi šis teorinis vaikas ir visi kiti bei kitos 
turi nepaneigiamą teisę į mokslą.  



 

45 
 

Mūsų teorinis vaikas turi teisę lankyti mokyklą su visų pažeidžiamų 
visuomenės grupių vaikais. Tokia apversta perspektyva atskleidžia, kad visų 
vaikų dalyvavimas yra įtraukiojo ugdymo būtinasis bruožas. Tokia prieiga 
keičia pozicijas: ne tik neįgaliems, migrantams, skurstantiems bei kitaip 
pažeidžiamiems vaikams būtina garantuoti teises būti ir mokytis su įprastų 
mokyklų vaikais, bet pirmiausia įprastų mokyklų vaikams reikia skirtingų 
bendraklasių taip arti, kaip arti turėtų būti kasdienė įtraukios visuomenės 
patirtis (Dillenburger et al., 2015). O įtraukios visuomenės patirtis yra įprasta 
skirtingų žmonių kasdienybė ir bendro gėrio kūrimas.  

Anksčiau aprašiau idealią perspektyvą. Ji kol kas lieka mūsų gyvenamojo 
pasaulio siekiamybe. Tačiau nuostatos lygmenyje gali įvykti tam tikras 
pokytis. Ir štai pakeista nuostata keičia ir prieigą: nebeveikiama iš galios 
pozicijos (t. y. turime maloniai priimti neįgalius, migrantus, skurstančius ir 
kitus skirtingus asmenis), bet iš bendro gyvenimo projekto vizijos (visi yra 
būtini, priimtini, skirtingi ir gali dalyvauti kuriant bendrą gėrį) (Slater, 2004). 
Ne tik padėti kitokiems, bet dalintis gyvenimu su visais. Jei skaitančiajam 
dabar galvoje sukasi žodis „utopija“, tai tik reikštų, kad netikima bendra 
visuomenės galimybe pasirinkti įtraukties kursą. Bet kritinis požiūris į 
visuomenės tendencijas iš esmės suponuoja, kad esama utopijos vizijos ar 
formos. Tai reikštų, kad kritinio mąstymo ir percepcijos ištakos yra ideali 
pasaulio, visuomenės ar kitokia santvarka, rezonuojanti su neteisingomis ir 
ydingomis minėtos visuomenės praktikomis (Vieira, 2016). Įtraukiojo 
ugdymo prioritetas ir visuotinė strategija iš esmės siekia bendro utopinio 
gyvenimo galimybės (Delors, 1998). 

Suprantama, tokio gyvenimo bendrumo raiška ugdymo įstaigoje taip pat 
turi savų iššūkių. Pirmiausia su jais susiduria įvairiopai pažeidžiamos grupės. 
Manau, kad svarbu šias grupes įvardyti ir trumpai aprašyti. Lietuvos švietimo 
kontekste įtraukusis ugdymas atsiverdamas visiems iš tiesų daugiau susitelkia 
į vaikus, turinčius negalią ir specialiųjų poreikių (Ruškus, 2020). Globaliame 
kontekste situacija yra skirtinga, nes diskriminaciją ir atskirtį išgyvena ir tos 
visuomenės grupės, kurios Lietuvoje tokių iššūkių seniai nebepatiria (grupės 
išskirtos pagal UNESCO, 1994; 2018; Stubbs, 2008).  

S. Stubbs (2008) išskirdama pažeidžiamų vaikų grupes pradeda nuo 
mergaičių. Trečdalis pasaulio mergaičių ir moterų yra neraštingos. Šis 
reiškinys tiesiogiai susijęs su vaikų sveikatos ir mitybos iššūkiais. Jei 
mergaitės priklauso etninėms mažumoms, žemesnei kastai ar turi negalią, 
fiksuojamas dar aukštesnis neraštingųjų procentas. Dalis besimokančių 
mergaičių patiria diskriminaciją mokykloje ir išnaudojimą pakeliui į mokyklą 
(ten pat, p. 79). 



 

46 
 

Kita socialiai jautri grupė yra etninių ir religinių mažumų vaikai. S. 
Stubbs pastebi, kad kuo mažesnis miestelis ar kaimas, tuo didesnė tikimybė, 
kad etninių ir religinių mažumų vaikai bus ne tik diskriminuojami, bet ir 
išstumiami iš mokyklos (2008, p. 81). Deja, po dešimtmečio K. Marshall 
(2018) pastebi tas pačias tendencijas ir jas papildo teigdama, jog šie vaikai 
ugdymo įstaigose patiria kompleksinę diskriminaciją, kurios šaknys siekia 
religinių ar etninių mažumų bendruomenių tradicijas.  

Kalbinių mažumų grupės atžaloms būtina pirmuosius kalbinius ir 
skaitymo įgūdžius ugdyti vadinamąja motinos kalba ir tik tuomet mokytis 
šalies, kurioje mažieji auga, kalbos (Ball, 2010; Mizza, 2014; Heath & 
Thomas, 2020). Pernelyg ankstyvas ir kategoriškas kalbinių mažumų vaikų 
ugdymas valstybine kalba tampa diskriminacijos, patyčių, didelių iššūkių 
mokantis ir ugdymo neprieinamumo priežastimi (Stubbs, 2008).   

Kurtieji ir neprigirdintieji dažniau save sieja ne tik su žmonių, turinčių 
negalią, grupe, bet ir su kalbinėmis ir kultūrinėmis mažumomis (Glickman, 
2019; Chapman, 2021). Todėl kurtieji ir neprigirdintieji vaikai turi teisę būti 
ugdomi gimtąja gestų kalba. Dėl pasirengusių mokyti gestų kalba mokyklų 
trūkumo šie vaikai priversti eiti į specializuotas ugdymo įstaigas arba likti be 
jokio išsilavinimo. Dalis kurčiųjų vaikų dėl menko mokslo prieinamumo 
neišmoksta ir gimtosios gestų kalbos (Hall et al., 2019). 

Žmonės, turintys negalią, iki šių dienų kovoja už savo ir savo vaikų teisę 
dalyvauti, mokytis ir gauti tinkamas mokymosi sąlygas. Daug iššūkių patiria 
ir Lietuvoje gyvenantys negalią turintys vaikai (Ruškus, 2020). Negalia gali 
būti labai įvairi, daliai vaikų sąlygos pritaikomos gan lengvai, o dalis lieka bet 
kokios įtraukties paribyje, pavyzdžiui, vaikai, turintys mišrią kurtumo ir 
aklumo negalią (Timpe, 2022).   

Vaikai, paveikti psichinės ligos, išskiriami ne tik iš mokyklos 
bendruomenės (kaip „probleminiai ar neprognozuojami vaikai“), bet ir 
išstumiami iš regimo visuomenės lauko, todėl neturi jokios ugdymo 
galimybės (Ford et al., 2018). Dėl šios priežasties tokie vaikai ir jaunuoliai 
(anksčiau ar vėliau) ima prieštarauti juos atmetusiai visuomenei (Stubbs, 
2008). Negavę tinkamos pagalbos ir ugdymo psichinės ligos paveikti 
jaunuoliai yra linkę visuomenėje veikti socialiai nepriimtinais būdais (Nee & 
Witt, 2013). 

Klajoklių vaikai. Klajojantys, nomadinį gyvenimo stilių propaguojančių 
bendruomenių, vaikai tiesiog nedera su sėslia švietimo sistema (Suliman et 
al., 2017). Vis gilėjantis atotrūkis tarp technologiškai angažuotos šiuolaikinės 
ugdymo sistemos ir klajojančių archajiškų bendruomenių tradicijų gali būti 
įveikiamas tiesiant daugiadimensį ir lankstų švietimo politikos tiltą, idant 



 

47 
 

klajoklių vaikai rastų daugiau galimybių įsijungti į ugdymo procesą (Dyer, 
2010). 

Dirbantys vaikai ir gatvės vaikai. Vaikų darbas yra reiškinys, turintis 
skirtingas priežastis. Paprastai vaikai dirba (a) dėl to, kad išgyventų patys ir 
išlaikytų gyvus savo artimuosius; taip pat (b) dalis vaikų dirba, nes jų kultūroje 
įprasta fizinio darbo metu ugdyti bendruomenei svarbius įgūdžius (Stubbs, 
2008). Pirmuoju atveju kalbame apie vaikų išnaudojimą, kuris atima bet kokią 
ugdymo(si) mokykloje galimybę (Mendelievich, 1980). Antruoju atveju vaikų 
darbas ir ugdymas susilieja į vieną gan harmoningą veiklą ir būtent šiuo būdu 
vaikai gauna išsilavinimą (Liebel, 2003).  

Ypač jautri gatvės vaikų situacija Indijoje, Afrikos šalyse, Filipinuose, 
Pakistane ir kitose skurdo apimtose vietose. Daugiau nei 80 proc. gatvės vaikų 
patenka į pradinę mokyklą, bet tik 2 proc. jų išlieka vidurinėje mokykloje (Issa 
& Madelyn, 2018). Paauglystėje didelė jų dalis kenčia nuo priklausomybės ir 
yra įtraukiama į prostituciją (Sohail et al., 2021). Susigrąžinti šiuos vaikus į 
mokyklą įmanoma per neformalųjį ugdymą, kai pati mokykla išeina į gatvę jų 
ieškoti (Uke, 2018).  

Nuo priklausomybės ir prievartos kenčiantys vaikai. Kalbant apie 
vaikus ir paauglius, priklausomus nuo svaigalų ir narkotinių medžiagų, 
įtrauktis pirmiausia veikia kaip prevencija (Nee & Witt, 2013). Vaikai ir 
paaugliai, patyrę seksualinę prievartą, priimti į mokyklos bendruomenę gali 
gauti kompleksinę pagalbą. Prievartą patyrusių vaikų tragedija yra sudėtinga 
visuomenės problema, todėl mokykla negali jos visiškai išspręsti, bet gali 
žengti pirmąjį žingsnį į pokytį, garantuojantį saugesnę vaikystę (Russell et al., 
2020). 

Skurdą patiriantys vaikai gali nepriklausyti anksčiau išvardytoms 
pažeidžiamoms grupėms, jų atskirtį skurdo paliestuose pasaulio regionuose 
mažina įvairios vaikais besirūpinančios organizacijos. Tačiau skurdas yra ir 
gerove besididžiuojančių valstybių problema: skurde gyvenantys vaikai 
patiria diskriminaciją, atskirtį, sveikatos priežiūros ir kokybiško švietimo 
neprieinamumą (UNESCO, 2018). 

Čiabuvių bendruomenių vaikai dažnai gyvena specialiose jų genties 
teritorijose. Šios bendruomenės siekia išsaugoti savo kultūrą, tradicijas ir 
palikimą, bet jų vaikai yra izoliuoti nuo kokybiško švietimo ir švietimo 
pagalbos (UNESCO, 2018).  

Pabėgėlių, prieglobsčio prašančiųjų, iš konfliktiškų regionų 
perkeltųjų ir ekonominių ar klimato migrantų grupių vaikai patenka į 
vieną suskirstymo grupę, tačiau dėl skirtingų priežasčių pabėgusių asmenų 
vaikai skirtingai diskriminuojami, dažnai nepaisoma jų teisių, dalis jų gyvena 
seksualinės vergijos rizikos, vaikų darbo išnaudojant rizikos situacijose. 



 

48 
 

Dažnai vaikų situacija priklauso ir nuo jų tėvų imigracijos į svetimą šalį 
priežasties, tarkime, karo pabėgėlių ir klimato (ir ekonominių) migrantų vaikų 
teisių paisymas gali būti skirtingas (UNESCO, 2018). 

Taigi pažeidžiamų visuomenės grupių vaikų įtrauktis švietime yra didesnio 
pokyčio pradžia. Todėl įtrauktis įgyvendina ne tik pažeidžiamų vaikų teisę į 
mokslą, bet ir suteikia kiekvienam vaikui galimybę dalyvauti kuriant 
atviresnę, priimančią, saugią bei bendro gėrio kartu siekiančią visuomenę.  

 
4.1.2. Įtraukiojo ugdymo bruožai ir praktiniai iššūkiai 

 
Anksčiau užsiminiau, kad įtraukiojo ugdymo dalyviai yra visi vaikai ir 
kiekvienas vaikas skyriumi. Tačiau norėčiau priminti, kad ugdymo procese 
taip pat dalyvauja ir jį palydi mokytojai, kurie kartu su visa ugdymo įstaigos 
bendruomene kuria fizinę, psichologinę ir dvasinę aplinką, kultūrą bei 
būsimos visuomenės perspektyvą. Jei įtraukiajam ugdymui trūksta bent vieno 
iš ką tik išvardytų elementų12, nebegalime jo vadinti visiškai įtraukiu. Jei taip 
nutiktų, verta būtų svarstyti, kodėl trūksta vieno ar kito elemento ar bruožo, 
atpažinti įtraukaus tapsmo etapą. Tolesniame poskyryje grįšiu prie Lietuvos 
įtraukiojo ugdymo proceso, siekdama įvardyti platesniame kontekste 
suprantamos įtraukties (inclusion) bei Lietuvoje vykdomo bei vykdysimo 
įtraukiojo ugdymo bruožų skirtumus.  

Šiandien visuotinai susitarta, kad įtraukusis ugdymas – sisteminės 
reformos procesas, kuris apima ugdymo turinio, metodų, požiūrių, vertybių, 
struktūrų ir strategijų pokyčius, užtikrinančius mokymosi kliūčių įveikimą ir 
socialiniu teisingumu bei dalyvavimu grįstą visų ugdytinių mokymosi 
išgyvenimą. Toks ugdymas orientuotas į visus ir kiekvieną vaiką, pripažįstant 
ir vertinant įvairovę ir užtikrinant kokybišką kiekvieno vaiko ugdymą 
(Neįgaliųjų teisių konvencijos komentaras Nr. 4, 2016).  

Kalbant apie sisteminį veikimą pasakytina, kad jis matomas kaip antipodas 
„skylių lopymui“ (Europos specialiojo ir inkliuzinio ugdymo plėtros agentūra, 
2013, p. 19). Įtrauktis tampa priemone didinti visų besimokančių pasiekimams 
būnant (prieiga prie švietimo), dalyvaujant (mokymosi kokybė) ir pasiekiant 
(mokymo procesai ir rezultatai) (ten pat). Sisteminis veikimas apima įvairius 
švietimo sistemos segmentus ir nuoseklų, evoliucionuojantį procesą, kuris 
panašesnis į simfonijos atlikimą nei į sudėtingos konstrukcijos objektą ar 
technologiją konkrečiam produktui pagaminti. Todėl įtrauktis turi bruožus, 

 
12 T. y. dalyvauja visi vaikai, kuriuos palydi tinkamai pasirengę mokytojai visos 

bendruomenės kiekvienam pritaikytoje aplinkoje. 
 



 

49 
 

etapus, principus, bet ne baigtinę gamybos technologinę kortelę. Tai yra gyvo 
tapsmo, vyksmo procesas, kurio pirmoji būtinoji sąlyga yra sistemiškumas. 
Šis sistemiškumas yra organinės harmonijos prielaida ir pagrindas. Tai reiškia, 
kad netinkamai padėtas pamatas gali suponuoti ydingas situacijas, kai dėl 
sisteminių „skylių“ ugdymo procese bus matomos įtraukties grimasos bei 
girdima ne besivystanti simfonija, bet visų proceso atlikėjų bei dalyvių 
aimanos.   

Įtrauktis „nepadaroma“, ja gyvenama, joje veikiama ir vystomasi. 
Kiekvienas konkretus įtraukties ugdymo veiksmų planas yra patikimas tik 
tada, kai veikia įtraukioje kultūroje, įtraukioje ekonomikoje, įtraukioje 
visuomenėje ir atliepia bei įvykdo įtraukią švietimo politiką. Jei konkretus 
įtraukiojo ugdymo planas tiesiog įskiepijamas į įtraukčiai priešišką 
gyvenamojo pasaulio segmentą, pavyzdžiui, švietimo politiką, idant formaliai 
atitiktų globalius susitarimus, tai planas geriausiu atveju bus neveiksmingas, 
blogiausiu atveju – kenksmingas pačioms pažeidžiamiausioms vaikų 
grupėms.  

Vis dėto net neįgaliesiems ir pažeidžiamiesiems priešiškoje arba 
indiferentiškoje visuomenės santvarkoje būtina pradėti pokyčius, kurie bus 
ilgalaikio ir nuoseklaus tapsmo įvadas. Kiek supelkėjusios sistemos raiste 
bandoma įkalti pontoninio tilto pamatus įtraukčiai. Konkrečios šalies švietimo 
sistemos kliaudos yra skirtingos, todėl ir sisteminis pamatas gali atrodyti 
skirtingai. Tačiau kelis esminius bruožus turėtume atpažinti: 

(a) Negalią ar / ir specialiųjų ugdymosi poreikių (toliau – SUP) turintis 
vaikas priimamas į švietimo įstaigą lygiai taip pat, kaip kiekvienas vaikas. 
Šis bruožas formuojamas pagal Salamankos deklaraciją (UNESCO, 1994). 
Nors deklaracija susitelkia į specialųjį ugdymą, vis dėlto ties juo nesustoja ir 
brėžia ateities (Florian, 2019), o šios disertacijos kontekste – dabarties 
perspektyvą. Tai reiškia, kad formuluojamame teiginyje persikelia akcentas. 
Kai akivaizdu, kad visi vaikai turi teisę į mokslą (Booth & Ainscow, 2002), 
judama prie pakopos, kai būtina į artimiausią ugdymo įstaigą priimti negalią / 
SUP turinčius vaikus, tuomet supratimas ir siekinys apima kiekvieną vaiką, 
kad ir kokiai (pažeidžiamų žmonių) grupei jis priklausytų. Tokia galimybė 
atsivertų, kai negalią /SUP turinčių vaikų įtraukimas į bendrąsias švietimo 
įstaigas jau nebebūtų diskusijų ar vien ateities vizijų objektas.  

Skirtingų (b) pažeidžiamų grupių vaikai nebeniveliuojami į neaiškią 
puokštę, bet įvardijami, pastebimi, girdimi ir įgarsinami. Taip pat 
įgarsinamas (c) mokymosi visą gyvenimą tikslas kiekvienos pažeidžiamos 
grupės vaikui: 



 

50 
 

„[K]aip teisė į saugų ir kokybišką švietimą ir mokymąsi visą gyvenimą... kuri 
reikalauja ypatingo dėmesio pažeidžiamoje situacijoje esantiems asmenims, 
žmonėms, turintiems negalią, atokių vietovių gyventojams, pirmųjų vietos 
čiabuvių bendruomenės nariams, etninių mažumų, skurstantiems, moterims ir 
mergaitėms, migrantams, pabėgėliams, dėl konfliktų ar gamtos padarinių 
perkeltiems asmenis13 [klimato migrantams]“ (UNESCO, 2018, p. 2). 
Iššūkis, kuris ne tik laukia, bet jau ir provokuoja kiekvienos šalies švietimo 
sistemą, yra akivaizdus – (d) švietimo kokybė. Bendrai susitarti dėl įtraukiojo 
ugdymo principų nėra sudėtinga, tačiau kokybiško švietimo tikslui pasiekti 
vien susitarimo nepakanka. Kaip anksčiau minėjau, įtraukties utopiją 
pasitinka vienokių ar kitokių iššūkių turinti kiekvienos šalies švietimo 
sistema. Todėl kokybiškas švietimas kiekvienam susiduria su tikrove, kurioje 
švietimo kokybė nukenčia dėl jau įsisenėjusių švietimo problemų. Pradedant 
vykdomomis trumpalaikėmis (tąsos neturinčiomis) švietimo politikos 
programomis ir baigiant konkretaus mokytojo kompetencijomis, darbo 
apimtimi ir krūviu, mokyklų neprisitaikymu prie nuolat kintančios gan 
turbulentinės tikrovės, stebimas globalus sisteminis nesklandumas, o gal ir 
pačios sistemos griūtis (Afzaal, 2021). Todėl būtent kokybiško ugdymo 
kriterijus yra tikrasis sėkmingos įtraukties bruožas.  

(e) Specialiojo ugdymo, integracijos ir vaikų teisėmis grįsto ugdymo 
etapų išbaigtumas yra gera linkme besivystančios įtraukties ženklas. 
Kiekviena visuomenė ir joje esanti konkreti mokykla įtraukųjį ugdymą 
brandina etapais. Tai reiškia, kad įtraukties tapsmas maitinamas geriausiais 
praeitų etapų vaisiais: 

• Specialiojo ir bendrojo ugdymo sandūroje buvo perduotos iki šių 
dienų veiksmingos konkrečių iššūkių įveikimo strategijos. 
Specialusis ugdymas buvo pirmas žingsnis į kiekvieno vaiko teisę į 
mokslą, atsižvelgiant į kiekvieno vaiko specialiuosius poreikius 
(Florian, 2019). 

• Integracija – lyg atviros duris, kurios leido į švietimo įstaigą ne tik 
įsileisti „kitokius“ – „juos“, bet ir išeiti už iliuzinio pasaulio ribų, 
įsitikinant, kad skirtybės kiekvienam ugdymo proceso dalyviui gali 

 
13  Laisvas vertimas iš anglų kalbos: as the right to safe, quality education and 

learning throughout life... that requires particular attention be given to those 
in vulnerable situations, persons with disabilities, indigenous peoples, those in 
remote rural areas, ethnic minorities, the poor, women and girls, migrants, 
refugees, and displaced persons whether as a result of conflict or natural 
disaster (UNESCO, 2018, p. 2). 

 



 

51 
 

tapti stiprybėmis. Išgyvenus šį principą praeityje belieka jį perduoti 
saugoti ateities įtraukiojo švietimo sistemos kūrėjams.  

• Kiekvieno vaiko teisėmis grįstas / įtraukiojo ugdymo etapas ne tik 
Lietuvoje, bet ir daugelyje šalių dar vis tęsiasi. Šį etapą galima 
pavadinti brandžia įtraukiojo ugdymo evoliucijos pakopa. Po 
integracijos etapo sukaupta drąsos ir ryžto nepaisant visų kliuvinių: 
patvirtinti vaiko teises palaikančius švietimo įstatymo pokyčius, kurti 
įtraukią aplinką negalią / SUP turintiems vaikams, parengti įtraukiojo 
ugdymo programas, tinkamai paruošti pedagogus ir suprojektuoti 
universalų dizainą lanksčiam kiekvieno negalią / SUP turinčio vaiko 
ugdymui artimiausioje bendrojo ugdymo įstaigoje (Galkienė, 2021). 

Sutelktai aptartus bruožus galima būtų skaidyti į smulkesnius aprašymus, 
ne tik apibendrinant problemas, kurios vienaip ar kitaip matomos didesnėje 
globalaus pasaulio dalyje, tačiau tokia detali analizė išeina iš šios disertacijos 
uždavinių ribų. Todėl toliau gilinsiuosi į Lietuvoje vykstančio ir planuojamo 
įtraukiojo ugdymo etapą, siekdama atskleisti jo specifinius bruožus ir galimus 
iššūkius.  

4.1.3. Įtraukiojo ugdymo planas Lietuvos švietimui 
 

Per pirmuosius trejus Nepriklausomybės dešimtmečius Lietuvos švietimas 
perėjo specialiojo ir bendrojo ugdymo susiliejimo ir integracijos etapus. 
Tačiau šie etapai, pasirodo, nebuvo iki galo išbaigti. Tai liudija vis dar 
veikiančios specialiosios mokyklos (specialiojo ugdymo etapo bruožas). 
Neišbaigto integracijos etapo bruožus atskleidžia ne tik skirtingiems vaikams 
nepritaikyta ugdymo aplinka (Valstybinio audito ataskaita, 2020) ar Švietimo 
įstatymo diskriminacinis pobūdis14, bet ir pedagogų požiūrio į besivystančią 
įtraukties raidą maišatis. Pasak S. Ališauskienės ir L. Miltenienės, Lietuvos 
pedagogų praktikų bendruomenėse vis dažniau pasigirsta nuomonių, kad 
skirtumų tarp sąvokų „integruotas ugdymas“, „inkliuzinis ugdymas“, 
„įtraukusis ugdymas“ nėra, tik modernesnės tarsi pakeičia jau „atgyvenusias“ 
(2018, p. 16). Tai liudija tam tikrą sisteminį užstrigimą, pedagogų segmento 
sąstingį integracijos etape.  

Anksčiau aprašytoje situacijoje (nors ir kritiškai vertintinas) Įtraukties 
plėtros 2021–2024 metų veiksmų planas (Lietuvos Respublikos socialinės 
apsaugos ir darbo ministro įsakymas 2020 m. gruodžio 10 d., Nr. V-2875 / 

 
14  Planuojama pokytį įgyvendinti 2024 metais, tai bus naujo, vaiko teisėmis grįsto, 

etapo konkrečios raiškos ženklas. 
 



 

52 
 

V1946 / A1-1254) atrodo savalaikis ir tinkamas būdas irtis įtraukties link. Šis 
planas yra tinkamiausias ne todėl, kad Lietuvos švietimo sistema šalinasi 
įtraukties (inclusion) išbaigtumo, bet todėl, kad sistema nepajėgi peršokti 
dalinai įtraukiojo ugdymo etapo ir išsyk įgyvendinti visišką įtrauktį. Ar galima 
teigti, kad bent viena šiandienė švietimo sistema yra pajėgi pasiekti visišką 
įtrauktį? 

Šiame kontekste svarbus švietimo politikos vizijos bei edukologijos 
mokslininkų mažumos ryžtas projektuoti toliau, nei numato universalus 
mokymo dizaino planas. Galbūt taip yra dėl to, kad plane numatytas mokymo 
dizainas yra reiklus, kelia iššūkių dėl jo įgyvendinimo galimybių ir reikalingų 
priemonių bei įrankių kompleksiškumo.    

Įtraukties plėtros 2021–2024 metų veiksmų plano projekto (toliau – 
Įtraukties planas) (Lietuvos Respublikos socialinės apsaugos ir darbo 
ministro įsakymas 2020 m. gruodžio 10 d., Nr. V-2875 / V1946 / A1-1254) 
sudarytojai iškėlė tokį plano siekinį: 

„[P]ašalinti fizines, informacines, socialines kliūtis ir užtikrinti kokybišką 
švietimą kiekvienam vaikui mokantis drauge su savo bendraamžiais jam 
artimiausioje švietimo įstaigoje, suteikiant reikalingą, jo ugdymosi poreikius 
atliepiančią pagalbą. Veiksmų plane numatomas visas kompleksas 
įtraukiajam ugdymui reikalingų priemonių – nuo mokyklų infrastruktūros 
pritaikymo, aprūpinimo reikalingomis mokymo priemonėmis iki 
konsultacinės pagalbos bei papildomų švietimo pagalbos pareigybių 
mokyklose steigimo ir kvalifikuotų specialistų rengimo stiprinimo.“ 

Šis siekinys atitinka įtraukiojo ugdymo tikslą. Tačiau, pažvelgus atidžiau, 
akivaizdu, kad planas paremtas universalaus mokymosi dizaino principais. 
Užbėgant už akių, verta įvardyti, kad minimi principai kaktomuša susidurs su 
dar veikiančiais ir įsisenėjusiais specialiojo ir integruoto ugdymo principais. 
Jų raiška stebima ir plano turinyje, o tai prieštarauja visiškos įtraukties 
principui, numatančiam kiekvieno vaiko dalyvavimą ir mokymąsi su kitais 
vaikais.  

Bet pradėkime nuo to, kad universalus mokymosi dizainas (kitaip dar 
vadinamas universaliu dizainu mokymuisi) reiškia moksliškai pagrįstą 
ugdymo(si) praktiką, apimančią informacijos pateikimo, žinių ir įgūdžių 
demonstravimo bei mokinių įsitraukimo būdų lankstumą; mokymosi kliūčių 
mažinimą, tinkamai pritaikant mokymą įvairių gebėjimų mokiniams, teikiant 
paramą mokiniams ir palaikant didelius visų mokinių pasiekimų lūkesčius 
(Čepienė & Petkevičiūtė, 2019, p. 30; Edyburn, 2010). Tai reiškia, kad 
dėmesys krypsta į komplikuotų mokymosi tikslų, mokinio įtraukaus 
dalyvavimo strategijų ir rezultatų dermę (ten pat).   



 

53 
 

Universalus mokymosi dizainas orientuotas į (kaip anksčiau minėjau) 
didžiausio įtraukiojo ugdymo iššūkio – ugdymo kokybės per pasiektus 
rezultatus – sprendimą. Tokiu būdu šio dizaino propaguojamas įtraukusis 
ugdymas siekia ne tik konkrečių pažeidžiamų grupių įtraukties, bet ir 
užsibrėžtų ugdymo rezultatų. Tai atspindi kelis esminius įtraukiojo ugdymo 
bruožus (pažeidžiamųjų grupių įtraukimas ir ugdymo kokybės per rezultatą 
siekimas). Tačiau kartu dėl Lietuvos švietime gajaus specialiojo ugdymo 
įsišaknijusių elementų ir integruoto ugdymo atvertos „pedagogų veikti 
mokinių įvairovėje stokos“ (Galkienė, 2021, p. 206) šio dizaino įgyvendinimo 
planavimas gali virsti prieštara įtraukties esmei. Taigi plane matomos 
atrinktos konkrečios pažeidžiamų asmenų grupės, kurių vaikai galės būti 
įtraukiojo ugdymo dalyviais nuo 2024 metų, kitos grupės lieka neįtrauktos (žr. 
1 priedą). Kitų pažeidžiamų grupių vaikų įtrauktis nenumatyta dėl kelių 
priežasčių:  

• Konkreti grupė Lietuvoje nebeidentifikuojama kaip labiau 
pažeidžiama, pavyzdžiui, mergaitės (Lukšienė, 2013);  

• Konkreti grupė jau anksčiau kitais būdais įtraukta ir (sėkmingai arba 
ne taip sėkmingai, bet stabiliai) palaikoma švietimo sistemoje, 
pavyzdžiui, etninių ir religinių mažumų vaikai (Petrušauskaitė & 
Sotirovič, 2012); 

• Konkreti grupė iš dalies anksčiau kitais būdais įtraukta ir palaikoma 
švietimo sistemoje (pavyzdžiui, kalbinių mažumų grupė) (Biekša & 
Ivašauskaitė, 2021); 

• Konkreti grupė segreguojama dėl vykdomos valstybės politikos, 
pavyzdžiui, valstybės sieną nelegaliai kirtę ekonominių ar klimato 
migrantų vaikai (LR vidaus reikalų ministro sprendimas Nr. 10V-20). 

Taigi, žvelgiant į Lietuvos įtraukiojo švietimo įgyvendinimo planą iš 
pažeidžiamų grupių spektro perspektyvos, akivaizdu, kad prioritetinių grupių 
pasirinkimas atspindi dabartinio etapo – dalinai įtraukiojo ugdymo per 
universalaus dizaino mokymuisi modelį. Šis modelis Lietuvos švietimo 
sistemos ilgalaikių problemų akivaizdoje neišvengiamai renkasi kompromisą: 
labiau įtraukia negalią turinčius vaikus, siekia ugdymo kokybės per užsibrėžtų 
rezultatų siekimą, tačiau daliai pažeidžiamų grupių įtraukiojo ugdymo 
perspektyva lieka neprieinama. Šis sprendimas gali turėti įtakos Lietuvos 
katalikiško ugdymo įstaigų pasirinktai įtraukties raiškai. Tolesniame 
poskyryje aprašysiu Katalikų Bažnyčios įtraukiojo ugdymo principus, 
bruožus ir iššūkius bei palyginsiu juos su Lietuvos įtraukiojo katalikiško 
ugdymo principais ir bruožais.  



 

54 
 

4.2. Katalikiškas ugdymas ir įtrauktis 
 
Katalikiškas ugdymas pirmiausia remiasi mokymu apie kiekvieno žmogaus 
sukūrimą pagal Dievo paveikslą ir panašumą (KBK 355) bei evangeline 
prieiga, skelbiančia, kad Dangaus Karalystė priklauso mažutėliams15 (Mt 19, 
14–15), jie yra kiekvienos bendruomenės centre (Mk 9, 36–37). Taigi 
didesnieji ir stipresnieji Bažnyčios bendruomenės nariai pašaukti tarnauti 
mažiausiems jos nariams (Mt 20, 26). 

Remiantis šiuo požiūriu pačios Bažnyčios bendruomenės savastis savaime 
yra įtrauki ir joje nėra vietos diskriminacijai, priešingai: silpniausi jos nariai 
turėtų būti labiausiai mylimi ir saugomi. Toks idealus projektas tikrovėje 
atrodo sudėtingai įgyvendinamas, nes kiekvienos visuomenės ydos bei klaidos 
kartu yra ir toje visuomenėje tarpstančios krikščionių veiksmų pasekmės. 
Todėl Bažnyčios mokymas yra nuolat pasikartojantis Evangelijos aidas, 
kiekvienai naujai krikščionių kartai primenantis neatšaukiamą bendruomenės 
įsipareigojimą mažutėliams. 

 
4.2.1. Įtrauktis Katalikų Bažnyčios mokyme 

 
Kaip anksčiau minėjau, Katalikų Bažnyčios mokymas veikia kaip Jėzaus 

Kristaus evangelinės žinios priminimas, aiškinimas, įkultūracija ir 
aktualizacija. Vadinasi, mokyme nerasime nieko naujo, ko nebūtų galima 
atrasti Šventajame Rašte ir Bažnyčios Tradicijoje. Vis dėlto Jėzaus žinios 
paskelbimo laikų ir XXI a. trečiojo dešimtmečio kultūros skiriasi. Todėl 
kiekviena karta savo visuomenės kontekste turi iš naujo atrasti ir konkrečiai 
įgyvendinti Evangelijos principus. Taip pat ir Bažnyčios Tradiciją galime iš 
naujo atrasti dabarties perspektyvoje. Tarkime, tam tikras Tomo Akviniečio 
mintis šiuolaikiniai autoriai interpretuoja kaip įtraukaus požiūrio į visuomenę 
ir ugdymą užuomazgas (Carlson, 2014). Vis dėlto visiška įtrauktis yra tarp XX 
ir XXI a. antrojo dešimtmečio besiformuojantis konstruktas, kuris, tiesą 
sakant, nieko naujo krikščioniškam žmogaus teisių, orumo ir vertės požiūriui 
pasiūlyti negali.  

Šiuolaikinis įtraukties supratimas Bažnyčios mokyme pamažu aiškinamas, 
kartais pametamas ir užmirštamas. Bet prie šios idėjos pamažu sugrįžtama 
pirmiausia, kai XIX a. pabaigoje buvo primintas ir smulkiai išdėstytas 
mokymas apie socialinį teisingumą Bažnyčioje. Popiežiaus Leono XIII 

 
15  Mažutėlis – vaikas, ligonis, žmogus, turintis negalią, skurstantis, migrantas ar kitai 

pažeidžiamų žmonių grupei priklausantis asmuo. 
 



 

55 
 

enciklika Rerum Novarum (1981) visos bendruomenės vardu siekia įvardyti ir 
apginti darbininkų teises industrinių pokyčių akivaizdoje. Pirmąsyk taip 
aiškiai pasisakyta socialinio teisingumo klausimu. Ši enciklika tampa 
„įžemintos“ arba socialiai įkūnytos Evangelijos pavyzdžiu, padrąsinančiu 
krikščionis ne tik aktyviai diskutuoti socialinio teisingumo tema, bet ir 
įsitraukti į konkrečių sprendimų paieškas (Sasiadek, 2011). XX a. 
septintajame dešimtmetyje II Vatikano Susirinkimas atveria Bažnyčią 
pasauliui ir kviečia ją įsipareigoti bendradarbiauti vykdant socialinį 
teisingumą, pastebint ir atliepiant pažeidžiamųjų poreikius (Still & Rompré, 
2018). Vėlesni dokumentai (siekiantys dabartinius laikus), kalbėję socialinio 
teisingumo tema, ataidėjo ir plėtė Rerum Novarum ir II Vatikano Susirinkimo 
mintis, vis aiškiau užtardami pažeidžiamiausius visuomenės narius ir grupes 
(Massaro, 2015). 

Suprantama, naujas Bažnyčios vaidmuo pasaulyje skleidėsi pamažu, o 
lygiagrečiai viena po kitos vėrėsi kai kurių bendruomenės narių 
piktnaudžiavimo autoritetu žaizdos. Tai silpnino pasitikėjimą šios globalios 
bendruomenės gyvenimo principų patikimumu. Viena vertus, Bažnyčia, 
pradedant popiežiaus Pranciškaus enciklika Frateli tuti (2020), vis garsiau 
atstovavo silpniesiems, idant galiausiai neliktų suvokimo „kiti“, o būtume 
tiktai „mes“. Bažnyčia ne tik stengiasi kalbėti visų pažeidžiamųjų balsu, bet ir 
kurti konkrečias struktūras atstumtųjų gyvybėms gelbėti (pavyzdžiui, Motina 
Teresė ir kiti (Morariu, 2020)). Kita vertus, bendruomenę krėtė 
piktnaudžiavimo autoritetu ir mažutėlių išnaudojimo skandalai (Rashid & 
Barron, 2019).  

Palaipsniui Bažnyčia priėjo kryžkelę, kurioje turi apsispręsti, kurį kelią 
pasirinkti: (a) užsidaryti nuosavame teisume, stiprinti hierarchijos pozicijas 
politikoje bei stengtis atgauti per krizę prarastą galią ir įtaką arba (b) tapti 
pažeidžiama, trapia ir nuolankiai už narių klaidas atgailaujančia mažutėlių 
bendruomene (maža tarp mažų). Popiežius Pranciškus Bažnyčią kviečia eiti 
antruoju keliu, tapti „karo lauko ligonine“ (Cavanaugh, 2016), kurioje 
nebelieka skirties tarp savų ir priešų, kur priimamas ir sutvarstomas 
kiekvienas, aiškiai suprantant, kad ir pati bendruomenė yra susižalojusi ir 
reikalinga dieviško išgydymo. Tokia bendruomenės pozicija yra kasdienės 
įtraukties praktika. Tokios bendruomenės ugdymo įstaiga galėtų tapti atvira 
visiems vaikams. 

 



 

56 
 

4.2.2. Įtraukusis katalikiškas ugdymas 
 

Katalikiško ugdymo įstaigos visame pasaulyje turi tuos pačius bruožus: (a) 
ugdymas atitinka konkrečios šalies švietimo sistemos reikalavimus ir (b) 
mokykla veikia pagal katalikiškos ugdymo paradigmos gaires bei principus. 

Katalikiškas ugdymas turi gilias istorines šaknis (Bowen, 2013) bei 
skirtingas tradicijų sroves, kurios vienaip ar kitaip siejamos su skirtingais 
švietėjais, dvasinių mokyklų įkūrėjais. Šių asmenų charizma bei patikimi 
vaikų ir jaunimo ugdymo principai lieka aktualūs amžių kartoms keičiantis. 
Gana plačiai žinomas jėzuitiškas švietimas, taip pat plačiai pasaulyje veikia 
asumcionisčių (ir asumcionistų), saleziečių ir kitos katalikiško švietimo 
tradicijos (Grace, 2002). Todėl kalbant apie katalikišką ugdymą būtų 
sudėtinga glaustai, keliais bruožais, jį aprašyti, juk kiekviena tradicija siekia 
išryškinti ir išlaikyti įkūrėjo paliktą ugdymo tradicijos savitumą. Žinoma, 
kiekviena karta atranda laikmetį atitinkančią perduotos tradicijos raišką. 
Visuotinės Bažnyčios dokumentai16, reglamentuojantys katalikišką ugdymą, 
rekomenduoja, o kartais ir įpareigoja viso pasaulio katalikiškas ugdymo 
įstaigas laikytis juose brėžiamų gairių. 

Kalbant apie posūkį įtraukties link pasakytina, kad katalikiškos švietimo 
įstaigos specialių Bažnyčios nurodymų neturi. Galbūt mokyklas ir kitas 
švietimo įstaigas įpareigoja Bažnyčios mokymas apie socialinį teisingumą? O 
gal jo nėra dėl to, kad pati įtrauktis atitinka krikščioniškos meilės įsakymą ir 
skyriumi to kartoti neverta? Tačiau, peržvelgę katalikiškų mokyklų istoriją 
(Cashin, 2004), aiškiai matysime negalios, skurdo paliestų asmenų, taip pat ir 
kitataučių, kitatikių ir visų „kitų“ atskirtį. Viena vertus, Bažnyčia rūpinasi 
vargšais, ligoniais ir atstumtaisiais, kaip „kitais“, taip pat ir skurdą bei 
išnaudojamą darbą patiriančiais vaikais ir jaunimu (Fierro Torres, 1949). Kita 
vertus, katalikiškas švietimas, kaip ir anksčiau, taip ir pastarąjį šimtmetį lieka 
turtingųjų ir gabiųjų prerogatyva (Glenn, 1989). Tai liudija platesnės apimties 
M. R. Westo ir L. Woessmanno Vakarų šalių katalikiškų mokyklų tyrimas 
(2010, p. 20), aiškiai atskleidžiantis, kad būtent katalikiškos mokyklos 

 
16 D. Gervytė (2014, p. 167) sudarė šių dokumentų sąrašą: II Vatikano Susirinkimo 

krikščioniškojo auklėjimo deklaracija Gravissimum Educationis (1965); 
Katalikiško auklėjimo kongregacijos dokumentai: Katalikiškoji mokykla (L’ecole 
catholique, 1977), Katalikai pasauliečiai – tikėjimo liudytojai mokykloje (1982), 
Žmogiškosios meilės ugdymo gairės (1983), Religinė katalikiškos mokyklos 
auklėjimo dimensija (Religious dimension of Education in a Catholic School. 
Gudelines for Reflection and Renewal, 1988), Katalikiškoji mokykla ant trečio 
tūkstantmečio slenksčio (1997), Pašvęstieji asmenys ir jų misija mokyklose (2002). 

 



 

57 
 

pritraukia ir atsirenka gabesniuosius mokinius iš ekonomiškai sėkmingų 
šeimų. Galbūt todėl tik pamažu katalikiškas ugdymas įtraukties keliu suka 
kartu su viso pasaulio ugdymo įstaigomis. Tai reiškia, kad katalikiško ugdymo 
raidoje vis jautriau suprantamas kiekvieno asmens orumas bei pažeidžiamų 
asmenų grupių vertingas ir pageidaujamas dalyvavimas.  

Kartu su visuotiniu poslinkiu įtraukties link stebima katalikiškos krypties 
edukologų bendra mintis, kad katalikiškas ugdymas savaime turėtų būti 
įtraukus (Gould & Vaughn, 2000; Taylor & Sidhu, 2012 ir kiti). Kartu su šiuo 
suvokimu keičiasi ir ugdymo praktika (JAV, Kanada ir kt.): pradėjusios nuo 
vaikų, turinčių specialiųjų ugdymosi poreikių, įtraukimo, ugdymo įstaigos 
atsiveria skirtingą tikėjimą išpažįstantiems, netikintiems, migrantams, 
žmonėms, turintiems fizinę negalią (Boyle & Hernandez, 2016; Donlevy, 
2007). Atsiranda atskirų mokyklų misijų, skirtų gatvės vaikų ir jaunimo 
(Gutiérrez, 2007), priklausomybės ir prievartos paliestų nepilnamečių 
švietimui (Adhiambo, 2019). Taigi katalikiška mokykla išeina iš patogaus 
aiškumo į pakraščius.  

Anksčiau aprašytas pokytis yra konkretus Katalikų Bažnyčios mokymo 
įgyvendinimas, visus apimančios meilės skleidimasis. Tačiau svarbu 
pastebėti, kad toks visa apimantis koliažas sudarytas iš skirtingų katalikiškų 
mokyklų tyrimų apibendrinimo. Tai reiškia, kad reta katalikiška mokykla 
sugebės kokybiškai ugdyti visus visų jos horizonte esančių pažeidžiamų 
žmonių grupių vaikus. Įtraukiojo katalikiško ugdymo tendencija yra gera, 
tačiau kiekviena mokykla skyriumi vis dar yra įtraukties tapsmo procese. Ši 
įžvalga svarbi ir dėl to, kad pasitaiko mokyklų, kurios priima visus, išskyrus 
vieną konkrečią pažeidžiamą grupę. Tokia vienos vienintelės grupės 
diskriminacija ir segregacija ypač skaudžiai išgyvenama tos grupės vaikų bei 
jaunuolių (Bayly, 2013).  

Toliau paanalizuosiu įtraukųjį katalikišką ugdymą Lietuvoje. Jį vadinsiu 
įtraukiuoju, tačiau mintyje turiu dalinę įtrauktį, nes Lietuvos švietimas šiuo 
metu beveik užbaigė specialiojo ir bendrojo ugdymo susiliejimo etapą, tuo 
pačiu metu mokyklų bendruomenė dar vis ieško skirties tarp integracijos ir 
vadinamosios įtraukties, o negalią turintys asmenys dar vis kovoja už savo 
teisę dalyvauti artimiausios mokyklos vykdomame ugdyme.   

Kaip antrajame disertacijos skyriuje aptariau, katalikiškas ugdymas 
Lietuvoje yra giliausias tradicijas ir pagrindinę vėl nepriklausomos Lietuvos 
kryptį formavusi srovė. Suprantama, kad į elitizmą linkusios ir savo mokinius 
atsirenkančios katalikiškos gimnazijos nėra įtraukties lauke, todėl belieka 
įvardyti, kad šios įstaigos tiesiog segreguoja mokinius ir katalikiškas ugdymas 
jose daugiau reiškia tam tikros uždaros sistemos gan paviršutiniškus 
moralinius principus nei gyvenimą Evangelija.  



58 

Popiežiaus Pranciškaus Bažnyčios – „karo lauko ligoninės“ – metafora 
apima visus gyvenamojo pasaulio lauko žmones ir jų sunkumus, o atranka į 
katalikiškus darželius, mokyklas bei kitas ugdymo įstaigas atstovauja 
anksčiau minėtajam gan uždaros bendruomenės pasirinktam keliui. 
Suprantama, kad kai kurios katalikiškos aukštojo mokslo įstaigos priima savo 
narius pagal išmintingą ir tinkamą atranką (pavyzdžiui, kunigų seminarijos), 
idant ateities tarnystei parengtų tinkamus asmenis. Jei tokie asmenys prieš tai 
buvo segreguojančių (vaikus atsirenkančių) katalikiškų darželių ir gimnazijų 
absolventai, gali nutikti, kad kuris nors asmuo nuo ankstyvos vaikystės iki 
studijų baigimo laiko buvo ugdomas katalikiškoje, įtraukčiai priešingoje, 
kultūroje. Tokia kultūra ir jos tradicija išugdo asmenį, kuris moka duoti 
išmaldą vargšui ar ligoniui, bet lieka atviras klausimas, ar šis asmuo norės ir 
gebės kurti visiems atvirą bendruomenę ar visuomenę? Ar taip išugdyto 
kataliko socialinis jautrumas apsiriboja gailesčiu ir viltimi kuo rečiau sutikti 
„kitokį“? Taigi Bažnyčios kryžkelės pasirinkimai veda į skirtingas puses, ir 
šiuodu pasirinkimus atspindi tarp elitinio katalikiško ugdymo ir įtraukiojo 
ugdymo žiojinti praraja.  

Kita vertus, pirmoji integruoto ugdymo mokykla nepriklausomoje 
Lietuvoje buvo katalikiškos krypties. Vilniaus „Versmės“ (nuo 2018 m. – 
Palaimintojo Teofiliaus Matulionio gimnazija) mokykla įkurta 1993 m. Šios 
mokyklos tikslas – bendrojo ugdymo mokykloje integruoti specialiuosius 
ugdymosi poreikius turinčius mokinius. 2010 m. tapo nevalstybine katalikiška 
mokykla (Marijos Dangun Ėmimo seserų kongregacija tapo viena iš mokyklos 
steigėjų) (Gervytė, 2019, p. 107–108). 2015 m. „Versmės“ mokykla išplėtė 
priimamų pažeidžiamų grupių spektrą: priėmė mokytis ne tik negalią / SUP 
turinčius vaikus, bet ir pabėgėlių vaikus (ten pat, p. 108). Palaipsniui iš 
integruotos mokyklos modelio per asumcionistinį (katalikišką) ugdymą 
mokykla tapo įtrauki anksčiau, nei Lietuvos švietimas pradėjo planuoti 
universalaus dizaino mokymuisi modelio įgyvendinimą. Svarbu pastebėti, kad 
šio dizaino ištakos ir lopšys buvo „Versmės“ mokykla (Galkienė, 2003). 
Būtent šioje mokykloje nėra anksčiau minėtų, Lietuvos švietimo sistemai 
būdingų įtraukčiai besipriešinančių elementų, todėl ugdymo kokybė per 
rezultatų siekimą dera su įtraukiojo mokymosi principais. Taigi ši mokykla 
yra toliausiai įtraukiajame ugdyme evoliucionavusi švietimo įstaiga 
Lietuvoje. 

Tiesa, verta pastebėti V. Juškienės atliktą katalikiškų mokyklų moksleivių 
tyrimą, kuriame viena iš karitatyvinių veiklų yra „vaikų su negalia pensionatų, 
dienos centrų“ lankymas (2012, p. 9). Taip pat ir šių dienų katalikiškose 
mokyklose, kurios neatsirenka savo mokinių, stebimos tendencijos, būdingos 
ir kitoms Lietuvoje esančioms ugdymo įstaigoms: formaliai vykdomas 



 

59 
 

įtraukusis ugdymas, tačiau jis neturi tęstinumo. Keli negalią ar kitų SUP 
turintys vaikai priimami į klases, tačiau jie nepatiria visiško dalyvavimo ir 
asmeninės sėkmės (Targamadzė & Gervytė, 2014, p. 174).  

 
4.3. Inkliuzija ar įtrauktis? 

 
Terminija, pasak K. Pukelio ir A. Smetonos, yra profesinio bendravimo 
pagrindas, nes būtent terminais (ir jais reiškiamomis sąvokomis) reiškiama 
prasmė (2012, p. 53). Pastebėtina, kad lietuvių kalboje sukuriami saviti 
terminai prasmėms žymėti, todėl tarptautinių žodžių asimiliacija yra mažesnė 
(Pakalniškytė, 2006) nei kitur. Tai lėmė beveik sakralus įtarumas vertinant į 
mūsų kalbą atkeliaujančius žodžius. Jau daugiau nei tris dešimtmečius 
bandoma vengti tarptautinių žodžių, vis tikintis, „kad tik savais žodžiais 
parašytas mokslo darbas bus lengvai suprantamas visiems žmonėms“ 
(Girdenis, 2000, p. 203). Dėl to Lietuvoje susiklostė ir įsitvirtino savita 
tarptautinių žodžių bei terminų vertimo tradicija, kurią atvirai galima vadinti 
chaotiška (Alaunienė, 2020). Įprasta, kad terminas atsiranda su nauju 
tarptautiniu reiškiniu ar objektu. Aktualų reiškinį aptariantys ir diskutuojantys 
autoriai iš pradžių vartoja kitos kalbos terminą tiesiog pritaikydami lietuvių 
kalbos galūnę. Vėliau, kai terminą tenka pavartoti formaliame diskurse, 
bandoma jį versti į jau esamą lietuvių kalbos žodį, kuris tiksliai atitinka 
verčiamojo žodžio reikšmę ir / ar prasmę. Kitu atveju sukuriamas naujas 
lietuviškas žodis, kuris atitinka tarptautinio žodžio reikšmę. Taip pat gyvuoja 
praktika, kai naujam arba vėl aktualizuotam reiškiniui pasitelkiamas panašios 
reikšmės žodis, kurio vartojimo kontekstas ir prasmė praplečiama (Kudirka et 
al., 2016). 

Suprantama, anksčiau aprašyta praktika sukėlė nesklandumų, kai žodis, 
tiksliau – terminas yra skirtas ne konkrečiam daiktui žymėti (pavyzdžiui, 
oficialiame diskurse „spausdintuvas“ puikiai tiko „printeriui“ pakeisti), bet 
būtinas besivystančiam tarptautiniam fenomenui įvardyti. Juk kai kalbama 
apie reiškinį, kurio raida svarbi viso pasaulio šalių tarptautinei bendrijai, 
aiškus terminas tampa įrankiu sklandžiam dialogui ir diskusijai plėtoti. Kartu 
toks terminas, žymintis tuo metu svarbų fenomeną ar minėtos bendrijos 
siekinį, perkeliamas į sutariančių šalių bendradarbiavimo politikos, 
ekonomikos, švietimo, mokslo, kultūros ir kitas sritis reglamentuojančius 
dokumentus. Jei techniškai patogus terminas verčiamas į bendradarbiaujančių 
šalių kalbas sukuriant specialų žodį, tikriausiai galima išvengti terminų 
painiavos. Jei termino vertimui tiesiog pritaikomas jau esantis konkrečios 
šalies žodis, gali kilti nesklandumų ne tik verčiant, bet ir suprantant, 



 

60 
 

perteikiant bei įgyvendinant bendrai išsikeltus tikslus (Sueldo & 
Grebliauskiene, 2014). Todėl iškyla klausimas, kuriam pasirinkimui teikti 
prioritetą: ar gimtosios kalbos saugojimui nuo svetimybių ir jos žodyno 
turtinimui, ar tarptautinio žodžio garantuojamai sklandžiai visų konkrečios 
valstybės segmentų bei užsienio partnerių komunikacijai? 

 
4.3.1. „Inclusion“ vertimo kontekstai 

 
Žodis „inclusion“ švietimo kontekste pasirodo apie 1990 m. JAV mokslininkų 
ugdymo eksperimentų aprašymuose (Stainback & Smith, 2005). Tuomet 
terminas įgauna savo apibrėžtį ir aiškų kontekstą. Tuo pačiu metu Europoje ir 
jos švietimą reglamentuojančiuose pranešimuose (nuo 1990 iki 2003 m.) 
stebimas „integration“ termino vartojimas, kuris pamažu virsta „inclusion“ 
(Watkins et al., 2009). Toks virsmas neapsiėjo be ilgų diskusijų (ten pat). Tiek 
JAV, tiek Europoje terminas „inclusion“ vystosi pagal konstruktyvizmo 
filosofijos logiką (Skrtic et al., 1996): tampa laike modeliuojamu konstruktu. 
Apie 2005 m. terminas „inclusion“ galutinai pakeičia terminą „integration“, 
vis labiau atspindėdamas globalios vakarietiškos pasaulėžiūros ir kultūros 
iškeliamą įvairovės ideologiją (Omwami & Rust, 2020). Tokiu būdu žodis 
„inclusion“, kurio pirmoji reikšmė – veiksmas, kurio metu koks nors asmuo 
ar daiktas tampa grupės dalimi17, sujungiamas su įvairovės principais, 
apimančiais nediskriminavimą ir kiekvieno asmens teisės garantiją. 
Akivaizdu, kad po terminu „inclusion“ slypi ne tik konkreti laikmečio 
filosofija, ideologija, bet ir globalios vakarietiškos bendrijos politika bei 
strategija. Visas reiškinys apima spektrą siekinių įvairiuose ES ir JT 
segmentuose. Todėl vertinys „inkliuzija“ – ne vien tiktai lietuvių kalbos 
puoselėtojų ausį rėžiantis žodis, bet ir Vakarų bendrijos principus, vykdomą 
ir strateguojamą politiką žymintis reiškinys.  

„Inkliuzija“ – vienas tų žodžių, kuriuos galima vadinti techniškai tinkamais 
konstruktais, ganėtinai panašiai paaiškintais ir suprantamais visose ES (ir su 
ja bendradarbiaujančiose) institucijose. Europos specialiojo ir inkliuzinio 
ugdymo plėtros agentūra (2014) vienodai aiškina ir kartu plėtoja inkliuzijos 
įgyvendinimo principų diskursą. Didžioji dalis oficialių ES kalbų terminą 
„inclusion“ verčia tiesiog pritaikydamos tą pačią žodžio šaknį ir 

 
17  Laisvas vertimas iš anglų kalbos: the act of including someone or something as part 

of a group, list, etc., or a person or thing that is included (Miller & Brown, 2013). 

 
 



 

61 
 

transformuodamos galūnę. Kaip pastebi S. Ališauskienė ir L. Miltenienė 
(2018), skirtingoms kalbų grupėms priklausančios ES šalys savaip adaptuoja 
„inclusion“, pavyzdžiui: „Danija, Estija, Ispanija, Italija, Nyderlandai, 
Norvegija, Portugalija, Prancūzija, Slovakija, Slovėnija, Suomija, Švedija, 
Vokietija ir kt., vartoja tarptautiniu mastu pripažintą terminą, kurios 
priklausomasis dėmuo siejamas su anglų kalbos žodžiu inclusion“ (p. 14).   

Kita vertus, tokios šalys kaip Vengrija ir Islandija keičia priklausomąjį 
dėmenį savosios kalbos dėmeniu ir to nuosekliai laikosi visuose su inkliuziniu 
ugdymu sietinuose diskursuose (ESIUA, 2019, p. 53). Lietuva oficialiame 
raktinių žodžių sąvade patį terminą „inclusive“ verčia žodžiu „inkliuzija“ (ten 
pat). Tačiau kitus su švietimu susijusius terminus, tarkime, „inclusive 
education“ ir „inclusive education setting“, verčia atitinkamai „įtraukusis 
ugdymas“ ir „įtraukioji ugdymo aplinka“ (ten pat). Šis išskirtinumas tik 
atspindi Lietuvoje jau kurį laiką vykstančią edukologų diskusiją, paties 
reiškinio vystymąsi ir anksčiau minėtų interesų konfliktą (svarbiau kalbos 
grynumas ar sklandi komunikacija?). Pastarąjį trumpai aptariau šio poskyrio 
įvadinėje dalyje, toliau susitelksiu į edukologų diskusiją bei paties reiškinio ir 
jo termino kismo raidos sąsajas. 

 
4.3.2. Du „inclusion“ vertimai į lietuvių kalbą 

 
Edukologijos mokslui Lietuvoje būdinga dvejopai arba trejopai versti 
terminus (pavyzdžiui, „education“) ir neskubant diskutuoti, kuris jų 
tinkamesnis (žr.: Rupšienė, 2016; Bitinas et al., 1981; Bitinas, 2011; Lukšienė, 
2000), labiau atitinka šiuolaikinį kontekstą, mokslo tyrimus ir praktiką. 
Neišvengiamai į panašią situaciją pateko ir termino „inclusion“ vertimas.  

Iš pradžių socialinių mokslų atstovai gan uoliai kalbėjo apie inkliuziją, kaip 
fenomeną ir pokytį (atitinkamai terminą ir vartodami), išryškindami 
inkliuzijos pranašumą prieš integraciją (Geležinienė et al., 2008; Ruškus, 
2002; Miltenienė & Daniutė, 2014 ir kt.). Vėliau dalis mokslininkų renkasi 
visa, kas buvo „inkliuzija“ arba „inkliuzinis“, versti tik „įtrauktis“ ir 
„įtraukus“. Iliustruoti šį nuoseklų pasirinkimą norėčiau aiškiu pavyzdžiu: 
agentūra The European Agency for Special Needs and Inclusive Education 
savo oficialiame puslapyje pateikia tikslų ir formalų institucijos pavadinimo 
vertimą – Europos specialiojo ir inkliuzinio ugdymo plėtros agentūra18. 
Tačiau nuoseklūs „inkliuzijos“ termino vengiantieji autoriai mokslo 

 
18 https://www.european-agency.org/Lietuvi%C5%B3%20kalba/publications 
 



 

62 
 

publikacijose šią agentūrą pervadina į Europos specialiojo ir įtraukiojo 
ugdymo agentūrą (pavyzdžiui, A. Augustinovič, 2019).  

Suprantama, kad kiekviena aiškiai ir artikuliuotai išreikšta pozicija 
sulaukia opozicijos. Pastarąją sklandžiai ir metodiškai išdėsto S. Ališauskienė 
ir L. Miltenienė (2018, p. 14) teigdamos, kad jei „tarptautiniu mastu 
pripažintus konstruktus, kaip inkliuzinis ugdymas, keisime kitu (įtraukusis 
ugdymas), neteksime konstrukto prasmės ir įsivelsime į painiavą [dėl to, kad] 
termino įtraukusis ugdymas turinys iki galo neatskleistas“ (p. 12). Kita vertus, 
kurį laiką vartojamas terminas pripratina vartotojus prie platesnės reikšmės. 
Štai 2021 m. sąvoka „įtraukusis ugdymas“ ne tik šio termino šalininkams jau 
atrodo atitinkantis „giluminę įtraukiojo ugdymo prasmę, postuluojamas 
vertybes ir tarpasmeninių santykių etiką“ (Galkienė, 2021, p. 191), bet ir 
oponuojančiajai pusei ši reikšmė aiškesnė, taip pat sutinkama su 
nacionaliniuose strateginiuose švietimo dokumentuose įteisintu įtraukties 
principu, nors dar kyla klausimų dėl strateginės krypties „įtraukaus ugdymo“ 
apibrėžties (Šapelytė, [Ališauskienė] et al., 2021, p. 351). Tačiau apibrėžties 
strategijos neaiškumas jau neoponuoja termino per se.  

Natūrali termino vartojimo kaita priklauso ir nuo tam tikrų termino 
vartojimo kultūros ir vykstančio fenomeno tikrovės elementų. Įdomu būtų 
pasvarstyti, kodėl vietoje sutartojo plačios aprėpties termino („inkliuzija“) vis 
labiau įsigali „įtraukusis ugdymas / įtrauki aplinka“ ir pan. Tam įtakos galėjo 
turėti švietimo sistemos raidos etapas, jo aktualijos ir artimiausios strategijos. 
Tai norėčiau aptarti šiek tiek plačiau.  

 
4.3.3. Trys įtraukties etapai 

 
Laipsniškas vieno ar kito termino edukologijos moksle ir švietimo praktikoje 
įsigalėjimas gali žymėti gan reiklaus sisteminio pokyčio etapą. Tai reiškia, kad 
visiška įtrauktis yra siekinys, kurio link kiekviena visuomenė juda. Lietuvoje 
stebimo įtraukiojo ugdymo vystymosi etapus galima skirstyti taip: 

1) Segregacijos įvardijimas. Suvokimas, kad neįgaliųjų vaikų 
dalyvavimas procese nebegali būti atidedamas. Tai pirmiausia liudija 
1991 m. paskelbtas LR neįgaliųjų socialinės integracijos įstatymas ir 
1998 m. įsigaliojęs LR specialiojo ugdymo įstatymas. 

2) Integracija. Etapą atitinka ir visuotinai vartojamas bei į lietuvių kalbą 
perimtas terminas „integration“. Jis žymi integruoto ugdymo etapą, 
kuriame susitiko bendrasis lavinimas ir specialusis ugdymas (Ruškus, 
2001). Šioje pakopoje neįgalieji vaikai galėjo būti integruojami į 



 

63 
 

bendrojo lavinimo mokyklas, tačiau mokyklos galėjo jų nepriimti 
pasiaiškindamos aplinkos pritaikymo stygiumi. 

3) (Dalinė) įtrauktis. Tai 2020–2024 m. apimantis etapas. Šiame etape 
turime garantuoti neįgaliųjų vaikų teisę dalyvauti. Tai yra mūsų 
švietimo politikos ir sistemos dabartis. Pasirinkau šį etapą vadinti 
daliniu, nors galima būtų šlietis prie kito, šį etapą aiškinančio termino 
– „įtrauktis kai kuriems“ (inclusion for some). Jis atspindi diskusiją, 
kurioje priešinami du požiūriai į įtraukųjį ugdymą. „Įtraukimo kai 
kuriems“ diskursas pasisako už specializuotą ugdymą, dažnai 
atskirose ir specialiose mokyklose, specialiųjų poreikių turintiems 
vaikams (Leijen et al., 2021). Šioje perspektyvoje pabrėžiama 
vidutinių ir didelių specialiųjų poreikių turinčių vaikų teisė gauti 
aukščiausios kokybės ugdymą, kurį teikia tinkamai parengtas 
personalas atskiroje aplinkoje. Taip pirmenybė teikiama švietimo 
paslaugų optimizavimui ir specialiųjų ugdymosi poreikių tenkinimui 
specializuotoje aplinkoje, siekiant užtikrinti, kad specialiųjų poreikių 
turintys vaikai turėtų geriausias galimybes mokytis ir siekti ugdymo 
tikslų (ten pat). Kita vertus, „įtraukties visiems“ diskursas pasisako už 
lygias galimybes visiems vaikams, nepriklausomai nuo jų skirtingų 
poreikių, mokytis kartu įprastoje ugdymo aplinkoje. Taip pat 
pabrėžiama socialinė, edukacinė ir ekonominė įtraukiojo švietimo 
nauda, siekiama keisti požiūrį į skirtumus ir kurti nediskriminuojančią 
visuomenę. Joje pirmenybė teikiama specialiųjų poreikių turinčių 
vaikų įgalinimui ir visiškam įtraukimui į įprastas mokyklas, sudarant 
jiems sąlygas tapti aktyviais piliečiais, kurie visapusiškai ir 
lygiateisiškai dalyvauja visuomenės gyvenime (Francisco et al., 
2020). Vis dėlto šios diskusijos priešprieša nėra visai tikslus 
dabartinio etapo atspindys, nes mano aprašoma dalinė įtrauktis siekia 
į ugdymo procesą įtraukti kuo daugiau įvairių vaikų, atsižvelgiant į 
šiuo metu prieinamas priemones ir konkrečias galimybes. Nors 
diskusijos fokusas yra vaikai, turintys fizinių arba protinių specialiųjų 
poreikių, neatsižvelgiant į kitas ugdymo reikalingas pažeidžiamas 
vaikų grupes, galbūt po šio etapo fokusas plėsis.  

Aptartąjį fokusą atspindi Įtraukties plėtros 2021–2024 metų veiksmų 
planas (2020). Šio plano įgyvendinimas remiasi universalaus dizaino 
mokymuisi principais (Galkienė, 2021). Šio ugdymo dizaino ir juo paremto 
plano raktinė sąvoka yra „įtraukusis ugdymas“ (ten pat, p. 1–7). Galbūt dėl 
ypač jautrios neįgaliųjų vaikų situacijos Lietuvoje (Ruškus, 2020) ir būtinybės 
kuo efektyviau parengti ugdymo aplinką, pedagogus, naujas programas, 



 

64 
 

aštresnių diskusijų dėl visiškos ir dalinės įtraukties nekilo. Juk svarbiau ne 
kaip strateginį pokytį pavadinsime, bet kaip jį įgyvendinsime. 

Dabartiniame įtraukios mokyklos ir visuomenės raidos etape įtrauki 
aplinka, įtraukios programos bei pedagogų pasirengimas labiau apima 
pagalbą, skirtą specialiųjų ugdymosi poreikių turintiems vaikams ir įvairių 
negalių turintiems vaikams. Tai yra sveikintinas pokytis. Kita vertus, prie 
inkliuzijos termino vartojimo diskurso reikėtų vėl sugrįžti, kai mokykla bei 
visuomenė subręs pasirūpinti ir kitų pažeidžiamų bei diskriminuojamų vaikų 
grupių teisėmis (pavyzdžiui, nelegalių migrantų vaikų švietimas). Tai galėtų 
būti ketvirtojo – visiškos įtraukties – Lietuvoje etapo pradžia. Ar jis 
užtikrintų ugdymo kokybę visiems ugdymo proceso dalyviams? Galbūt 
mokyklos savo veiklą grįstų ugdymo filosofija, kuri veiksmingai įveikia visų 
„kitokių“ diskriminaciją bei atskirtį. Viliuosi, kad užauginsime kartą, kurios 
visi visuomenės nariai įgis išsilavinimą pagal gebėjimus (Aidukienė, 2014, p. 
6). Tuomet ar verta spėlioti, kaip šį reiškinį pavadinsime? 

Atsižvelgdama į anksčiau aprašytų terminų vartojimo evoliuciją, 
disertacijoje jau nuo pat pirmosios pastraipos pakaitomis vis vartoju terminus: 
įtrauktis, įtraukusis ugdymas. Vis dėlto noriu pabrėžti, kad, mano nuomone, 
esama skirtumo tarp šiuo metu Lietuvoje įgyvendinti rengiamo (dalinio) 
įtraukiojo ugdymo ir visiškos įtraukties (inclusion), todėl kartais tekste 
terminus vis papildau tai pabrėžiančiais būdvardžiais: visiškas, dalinis. 



 

65 
 

5. EMPIRINIS TYRIMAS 

Siekdama atsakyti į šioje disertacijoje suformuluotus klausimus, atlikau dviejų 
dalių tyrimą, apimantį dvi įtraukiojo katalikiško ugdymo dekadas bei dvi 
skirtingas švietimo sistemos dalis (bendrąjį ugdymą ir ikimokyklinį vaikų 
ugdymą). Fenomenologinė tyrimo dalis, atsakanti į klausimą, ką reiškia 
mokytis įtraukioje katalikiškoje mokykloje, atskleidė moksleivių patirtis 
mokantis integruotoje-įtraukioje katalikiškoje mokykloje nuo 2001 iki 2011 
m. Antroji empirinio tyrimo dalis, autoetnografinis naratyvas, atsakė į antrąjį 
klausimą, kaip katalikiška ugdymo įstaiga tampa įtrauki? Autoetnografija 
siekiama aprašyti katalikiškos ikimokyklinės įstaigos tapsmą įtraukia nuo 
2011 iki 2022 m. Abu tyrimo segmentai iš esmės atskleidžia įtraukties proceso 
eigą: hermeneutinė fenomenologinė gija leidžia užčiuopti tai, kas tiriamajame 
fenomene yra esmiška, o autoetnografinė – papasakoti įstaigos tapsmo istoriją. 
Abi tyrimo dalys viena kitą papildo, o pirmoji inspiravo antrąją. Atlikdama 
hermeneutinį fenomenologinį tyrimą susidūriau su moksleiviais, kurie 
katalikiškoje ugdymo įstaigoje mokėsi tuo metu, kai ten savo pedagoginio 
kelio pradžioje atlikau praktiką. Tai įkvėpė sukonstruoti autoetnografinį 
katalikiškos ugdymo įstaigos tapimo įtraukia tyrimą, papasakoti tapsmo 
istoriją. 

Pasibaigus hermeneutiniam fenomenologiniam giluminiam interviu, 
mokyklos absolventai leisdavosi į aptariamo laikotarpio prisiminimus, 
dalinosi nuotraukomis, įžvalgomis, dainų tekstais, išgyventais dialogais su 
klasės draugais. Visi šie pasakojimai ir artefaktai liko už hermeneutinio 
fenomenologinio tyrimo rėmų, bet kartu susisluoksniavo į lauko užrašų 
paraštes bei vis aiškiau skatino sugrįžti mano pačios atsiminimus. Dalis 
hermeneutinio fenomenologinio tyrimo dalyvių (3 asmenys) prisijungė ir prie 
autoetnografinio tyrimo dalies, taip pat man padėjo susisiekti su tais 
absolventais, kuriuos buvau sutikusi atlikdama praktiką integruotoje 
katalikiškoje mokykloje. Pastaruosius pažinojau asmeniškai. Jų istorijos tapo 
tiltu iš hermeneutinio fenomenologinio tyrimo į autoetnografinio pasakojimo 
dalį. Taip lyg kartu su hermeneutinio fenomenologinio tyrimo dalyviais 
pereinu nuo pirmojo įtraukiojo katalikiško ugdymo dešimtmečio moksleivių 
patirties autoetnografinės istorijos, kuri apima pastarąjį dešimtmetį vykusį 
naujos katalikiškos ikimokyklinės ugdymo įstaigos kūrimą bei laipsnišką 
tapsmą įtraukia.  

 



 

66 
 

5.1. Pirmosios tyrimo dalies metodologija. Hermeneutinis fenomenologinis 
tyrimas 

Ši (pirmoji) disertacijos tyrimo dalis apima pirmąjį (po Nepriklausomybės 
atgavimo) įtraukiojo katalikiško ugdymo Lietuvoje dešimtmetį. Nors tai yra 
integrali disertacijos tyrimo dalis, ją galima kvalifikuoti kaip atskirą 
katalikiškų mokyklų integruotų klasių absolventų išgyvenimų tyrimą. Svarbu 
pastebėti, kad aprašomojo laikotarpio metu ugdymas pamažu virto įtraukiu, 
tuosyk buvo vadinamas integruotu (Galkienė, 2021). Atlikdama tyrimą 
vadovavausi hermeneutine fenomenologija kaip teorine ir metodologine 
prieiga. Tyrinėjau absolventų, kurie baigė integruotą (pereinančią į įtraukiąją) 
katalikišką mokyklą (iki 2011 m.) patirtis. Stengiausi atskleisti, kaip 
(besivystančiame) įtraukiajame katalikiškame ugdyme atsiskleidžia 
egzistencinės santykio, kūno, laiko ir erdvės dimensijos (van Manen, 1998). 
 

5.1.1. Hermeneutinės fenomenologijos savybės 
 

Fenomenologinius tyrimus sunku struktūruoti ar griežtai apibrėžti, stengiantis 
atrasti visiems taikytiną metodo vienovę. Skirtingos fenomenologinės 
mokyklos turi savitus metodus ir stilius tirti fenomeną. Galima matyti skirtį 
tarp aprašančių (pavyzdžiui, Husserlis, Georgi) ir interpretuojančių 
(pavyzdžiui, Ashworthas, Smithas ir Osbornas) fenomenologinių mokyklų 
(Finlay, 2009). M. van Manenas (1997) savo tyrimo metodologiją kreipia 
trečiuoju keliu: pasirenka žmogaus mokslams labiau priimtiną aprašymo ir 
interpretacijos derinimą. M. van Manenas tą kelią pavadina praktine 
fenomenologija, jį plėtoja ir pritaiko pedagogikoje. Šią metodologiją taikantis 
tyrėjas įsitraukia į tyrimo dalyvio išgyvenimą (angl. lived-expierience), jį 
aprašo, analizuoja ir interpretuoja.  

M. van Maneno hermeneutinio fenomenologinio tyrimo metodas sulaukė 
nemenkos kitų fenomenologų kritikos dėl įvairių fenomenologinės filosofijos 
aspektų tikslumo ir taikymo (Zahavi, 2018; 2019). Tokius pačius kritinius 
klausimus bei pastebėjimus kelia ir kiti (Kairė, 2021) vanmaneniškos 
fenomenologinės mokyklos sekėjai. Problemiškai, anot Zahavi (2018), atrodo 
ne pats metodologo sukurtas įrankis, bet autoriaus specifinis santykis su 
fenomenologija: (a) fenomenologinio tyrimo priemonės įtikslinimas, taip 
fenomenologinio išgyvenimo aprašymą iškeliant į esminių filosofinių 
klausimų vietą; (b) M. van Manenas suskliaudimą laiko vienu svarbiausių 
metodu, siekiančiu pašalinti viską, kas trukdo fenomenologui prieiti prie 
tiriamo fenomeno (2014), tačiau Zahavi (2019) ir S. Kairė (2021) patikslina, 
kad epoche labiau siekia ne suskliausti, beveik pašalinti realybę, bet atsitraukti 



 

67 
 

nuo tam tikrų dogmatinių įsitikinimų apie esančią ir pasiliekančią realybę; (c) 
fenomenologija negali būti sutraukta tik iki ikireflektyvių išgyvenimų 
aprašymo, pametant perėjimą nuo ikireflektyvaus patyrimo pasaulio 
konceptualizavimo link (Kairė, 2021, p. 27). 

Vis dėlto praktinės fenomenologijos tyrimo principai jau ne vieną 
dešimtmetį taikomi pedagogikai ir edukologijai, todėl, turėdama mintyje jos 
ribotumą, ryžausi naudoti tyrimo praktikoje patikrintą, nors ir šiek tiek 
kritikuotą, įrankį savo tyrimui atlikti.   

Nemenka dalis šiuolaikinių hermeneutinių tyrimų pasižymi tam tikru 
lankstumu, neturi griežtų taisyklių (Giorgi, 2007). Panašios tendencijos 
stebimos ir praktinės fenomenologijos tyrimuose: aprašymas taikomas kaip 
analizės metodas. Kartu pats aprašymas traktuojamas ir pateikiamas kaip 
interpretacija (ten pat). Įsigilinus ir supratus tiriamojo išgyvenimus, kaip juos 
prisimena ir papasakoja pasakojantysis, atsiveria tiriamo fenomeno prigimtis 
ir reikšmė (Finlay, 2009). Fenomeno tyrėjas siekia išsamiai aprašyti tyrimo 
dalyvio išgyvenimų tekstūriškumą. M. van Manenas siekia išplėsti minėtųjų 
tyrėjų siūlomą aprašomąjį fenomenologinį metodą ir sukurti savitą prieigą, 
idant fenomenologijoje atsirastų erdvė ir būdas interpretacijai. Tokiu būdu 
aprašytas ir interpretuotas tyrimo dalyvių patirtis galima apibendrinti bei 
taikyti pedagogikos praktikoje (van Manen, 1998). 

Aptartasis van Maneno metodas man atrodė priimtinas ir dėl to, kad, 
aprašant ir interpretuojant surinktus duomenis, riba tarp meniško aprašymo ir 
mokslinio žinojimo įvardijimo tampa ne tokia ryški. Interpretuodama 
aprašytąjį fenomeną nevengiau įvairių vaizdingos kalbos figūrų bei kitų 
įrankių, kurie artimesni kūrybiniam rašymui. Tokiu būdu rašymas 
prasiskverbia pro pasakotojo prisiminimus ir leidžia daryti ugdomąjį poveikį 
skaitančiajam (van Manen, 1997). Tuo pat metu fenomeno aprašymas tarpsta 
moksliniame tekste, todėl pirmiausia turėjau nueiti redukcijos, suskliaudimo, 
sužadinimo ir trumpos istorijos (per)rašymo keliu: 

a) Epoché ir redukcija 

Kiekvienas hermeneutinis fenomenologinis tyrimas prasideda nuo epoché 
(arba „suskliaudimo“) ir redukcijos, kurios fone išgirsti vis aidintį savos 
patirties balsą ar tik jo aidą. Atpažinus savo nuostatas ir įsitikinimus, lengviau 
juos įvardyti ir palikti, idant pasaulio reiškiniai būtų suprasti taip, kaip jį 
patiria tyrimo dalyvis. Taip įvyksta redukcija, kai paliekamos sau įprastos 
nuostatos ir į pasaulį žiūrima fenomenologiniu žvilgsniu. Fenomenologinė 
redukcija komplikuotą problemą lokalizuoja iki to, kas joje yra esmiška, tokiu 
būdu tyrėjas „ignoruoja savo prietarą apie pasaulį“ (Mickūnas & Stewart, 
1994, p. 46). Šią nuostatą papildo epoché – suskliaudimas arba susilaikymas 



 

68 
 

nuo įprastų ir visuotinai pripažintų įsitikinimų (ten pat, p. 46‒47). Tokiu būdu 
redukcija padėjo man suskliausti asmeninius supratimus, o epoché – 
visuotines klišes ir stereotipus. Kartais sąvokos redukcija ir suskliaudimas 
vartojamos sinonimiškai, bet šio tyrimo metu šie procesai buvo viena kitą 
pildančios tyrimo pakopos. Klausydamasi absolventų patirčių, stengiausi 
atsiriboti nuo savo mokyklinių patirčių ir išgyvenimų, suskliausti žinojimą ir 
atskleisti tai, kas atsakyme į hermeneutinį fenomenologinį klausimą yra 
esmiška.  

b) Sužadinimas 

Tolesnis M. van Maneno (2014) metodo žingsnis yra sužadinimas (angl. 
the vocative). Šis kalbinis įrankis atveria fenomeną ne tik tyrėjui, bet ir tyrimo 
rezultatus skaitančiajam. Sužadinimas padeda paliesti aprašomąjį fenomeną 
dar prieš pradedant jį reflektuoti ar analizuoti. Aprašytas tekstas nesiekia 
atkurti ypač tikslios įvykių sekos, o sužadina fenomeno reikšmės 
įsisąmoninimą. Taip per meną galima atskleisti patirtis ir išgyvenimus, 
esančius už aprašomojo teksto. Sužadinimas tekstą išskleidžia taip, kad 
skaitantysis gali jausti ir susitapatinti su tyrimo dalyvio išgyvenimais.  

c) Gyvenimiška istorija 

M. van Manenas (1989) trumpą fenomeną atskleidžiančią istoriją (angl. 
anecdote) (toliau ‒ istorija) siūlo kaip hermeneutinės fenomenologijos prieigą. 
Tai fenomenologinio teksto dalis, sukuriama perskaičius transkribuotą 
interviu. Istorija yra skripto ir papasakoto išgyvenimo esencija, kuri 
pasitarnauja tolesnio fenomenologinio teksto rašymui. Trumpoje istorijoje 
lieka tik toji transkribuoto teksto dalis, kuri man kaip tyrėjai atrodo esminė, 
atskleidžianti fenomeno esmę (van Manen, 1997). Trumpą istoriją rašiau taip, 
kad pažadinčiau skaitančiojo gebą užčiuopti aprašomąjį reiškinį. Siekiau 
skaitančiojo susitapatinimo su istorijos dalyviu, kad jis jaustų ir suvoktų 
aprašyto gyvenamojo pasaulio elemento (kartu ir reiškinio) bendrumą ir 
universalumą.  

5.1.2. Empirinio tyrimo organizavimas 
 

Empirinis moksleivių išgyvenimų mokantis įtraukioje katalikiškoje 
mokykloje tyrimas organizuotas nuosekliai: pradedama nuo kruopštaus 
pasirengimo tyrimui, tuomet vyksta tyrimo dalyvių atranka, nuotolinių 
interviu filmavimas (kurių trukmė svyravo nuo 45 iki 90 minučių), balso įrašo 



 

69 
 

transkripcija19, užrašomos trumpos istorijos, išryškinamos keturios 
egzistencinės temos. 

 
a) Pasirengimas tyrimui 

Giluminio interviu temą ir klausimą formulavau 2021 m. vasario mėnesį. 
Vėliau (2021 m. kovą–balandį) prasidėjo dar vienas visuotinio karantino 
laikotarpis, todėl interviu teko imti ir nufilmuoti Zoom platformoje. Išklausiau 
ir užrašiau penkių žmonių išgyvenimus. Norėdama pasitikslinti ir papildyti jau 
surinktus duomenis, 2023 m. spalį įrašiau šeštąjį ir septintąjį interviu. Prieš 
kiekvieną interviu su tyrimo dalyviais kalbėjausi neformaliai, kad jiems būtų 
suprantama, koks tai tyrimas. Kiekvieno įrašo pradžioje žodžiu atsiklausiau 
kiekvieno dalyvio jo leidimo filmuojamos medžiagos turinį panaudoti tyrimui. 

Hermeneutinės fenomenologijos metodologija yra įrankis, kuris man 
suteikė tam tikros laisvės analizuojant moksleivių patirtis, tačiau kartu jį 
taikant tenka skirti daug laiko savo tekstų permąstymui ir kantrybės vis man 
sugrįžtančioms abejonėms ir svyravimams. Hermeneutinė fenomenologija 
dažnai matoma priešingoje pusėje nei labiau įprastų (kiekybinių ir net dalies 
kokybinių) tyrimų metodologija (van Manen, 2016). Dėl savo specifiškumo 
M. van Maneno metodas siekia fenomenologiją pritaikyti žmogaus mokslams, 
o tai jam reiškia, kad tyrimas įgauna paktinių, pedagogikai plačiai pritaikomų 
bruožų (ten pat).  

Dėl tokios praktinės fenomenologijos savybių nebelieka tyrimo kokybės 
vidurio: arba jis tikrai geras, arba padarytas prastai. Tyrimo tekstas yra daug 
sykių perrašomas ir taisomas, kol tiriamas fenomenas pagaliau užčiuopiamas 
ir paskaitomas kiekvienam, kuris su fenomeno aprašymu susiduria. Toks 
teksto rašymo būdas derinamas ne tik su pasakojimui būdingu vaizdumu, bet 
ir su moksliniams tyrimams būdingu preciziškumu. Tirdama dalyvių 
išgyvenimus, jausmus ir jų reikšmę siekiau, kad fenomenas būtų ne tik 
aprašytas, bet ir interpretuotas bei analizuotas (van Manen, 2016). 

 
b) Tyrimo dalyviai 

Tyrime dalyvavo 7 katalikiškų mokyklų absolventai. Tyrimo dalyvių amžius 
svyravo nuo 28 iki 35 metų. Siekiama ištirti tuos asmenis, kurie mokyklą baigė 
tokiu metu, kai įtraukiojo ugdymo idėja pamažu keitė integruoto ugdymo 
modelį. Tyrimo dalyvių atranka vyko pagal šiuos kriterijus: 

 
19 Transkribuotas tekstas apėmė ne tik pateiktas trumpas istorijas, bet ir tas interviu 

dalis, kurios buvo svarbios nagrinėjamos temos kontekste. 



 

70 
 

– Iki 2011 m. baigė įtraukią katalikišką mokyklą ar gimnaziją 
Lietuvoje.  
– Jo ar jos klasėje tuo pat metu mokėsi bent vienas asmuo, turintis 
fizinę ar kitokią negalią. 
– Šiuo metu lankytai ugdymo įstaigai neturi jokių įsipareigojimų. 
 

1 lentelė. Tyrimo dalyviai 
Vardas Amžius Turinti(s) negalią 
Ausmė 30 + 
Agnietė 32 – 
Olivija 32 + 
Karina  28 + 
Nerijus 28 + 
Ričardas 34 – 
Karolis  35 – 

 
c) Tyrimo duomenų rinkimas 

Tyrimo duomenis rinkau pasitelkusi individualius giluminius interviu. 
Kvietimas tyrimui buvo įdėtas X mokyklos alumnų Facebook puslapyje, 
dalyviai vangiai rinkosi, todėl kreipiausi į X mokyklos mokytoją, kuri pasiūlė 
tiesiogiai pakalbinti skirtingų patirčių turinčius absolventus. Penkis 
pakviečiau per Facebook socialinį tinklą (3 priedas). Du dalyvius pažinojau 
asmeniškai ir pasikviečiau vėliau, kai buvau suplanavusi papildyti tyrimo 
duomenis. Interviu metu buvo justi abipusis pasitikėjimas ir geranoriškumas. 
Tyrimo dalyvių prašiau atsakyti į pagrindinį tyrimo klausimą: 

Prašau prisiminti ir papasakoti vieną konkretų atsiminimą, kai mokeisi 
katalikiškoje mokykloje, integruotoje klasėje. Papasakok, kas tuo metu vyko, 
ką kalbėjai, jautei, ką kalbėjo ir darė kiti.  

Ši klausimo formuluotė atveria interviu nuoširdžiam, atviram, autentiškam 
ir laisvam pasakojimo vyksmui. Klausydama tyrimo dalyvių istorijų 
stengiausi pokalbio nekreipti ir savo žodžiais netikslinti jų išsakytų minčių, 
verčiau užduodavau papildomą klausimą. Nuosekliai laikiausi suskliaudimo 
ir redukcijos principų, todėl pasakojamo prisiminimo detalių išlaukdavau 
leisdama pasakojančiam išbūti tylos pauzėje, sugrįžti į prisiminimą ir 
neskubant jį papasakoti. Pokalbio metu šį klausimą suskaidžiau į keturis 
siauresnius klausimus: 



 

71 
 

Kaip mokydamasi(s) įtraukioje katalikiškoje mokykloje Jūs išgyvenot santykį 
su savimi ir kitais? 

Kaip mokydamasi(s) įtraukioje katalikiškoje mokykloje Jūs išgyvenot kūną? 

Kaip mokydamasi(s) įtraukioje katalikiškoje mokykloje Jūs išgyvenot erdvę? 

Kaip mokydamasi(s) įtraukioje katalikiškoje mokykloje Jūs išgyvenot laiką? 

d) Trumpų istorijų rašymas 

Interviu metu išgirstos istorijos tapo mano daug sykių perrašytų istorijų 
šaltiniu. Analizuodama ir interpretuodama trumpas istorijas neapsiribojau tik 
viena pateikta interviu ištrauka, analizėje naudojau ir platesnę interviu 
duomenų dalį, daugiau dalyvių citatų ir papildančių komentarų.  

Istorijas rašiau keliais etapais. Pirma, interviu įrašą transkribavau, taip pat 
pasižymėjau ir reikšmingus gestus ar ypatingas mimikas. Toliau skaičiau 
transkribuotą tekstą, ieškodama reikšmingiausio papasakoto išgyvenimo 
momento. Tuomet rašydavau pirmąjį istorijos variantą. Jį sutrumpindavau ir 
pateikdavau kaip trumpą istoriją. Kiekvieno tyrimo dalyvio istoriją rašiau taip, 
kad ji perteiktų jo ar jos perduotą žinutę (van Manen, 1999). Istoriją, kaip 
rekomenduoja M. van Manenas (1999), rašydavau pradėdama nuo tų įvykių, 
kurie buvo arčiausiai esminio įvykio ar minties, tuomet tekstą plėtodavau iki 
punctum momento. Istoriją pabaigdavau tuomet, kai viršūnė būdavo pasiekta 
ir įvykio reikšmė pakankamai aiškiai atskleista (van Manen, 1999). M. van 
Manenas pabrėžė kiekvienos istorijos punctum momento svarbą, nes jis labiau 
nukreiptas į skaitantįjį, kad leistų jam ne tik protu, bet ir jausmais suvokti tai, 
ką išgyveno tyrimo dalyvis. Punctum momentu čia ir dabar pasiekiama tai, ką 
istorijos herojus patyrė kitados kitoje vietoje. Taigi istorijų perrašymas man 
buvo būtinas, nes norėjau, kad punctum momentas būtų ryškiau pajaučiamas, 
o fenomenas paprasčiau užčiuopiamas.   

e) Tyrimo etika 

Atlikdama tyrimą laikiausi geranoriškumo principo (Žydžiūnaitė, 2011, p. 
72). Interviu metu išlaikiau pagarbų, geranorišką ir ramų toną, stengiausi 
empatiškai reaguoti į jautrių prisiminimų pasidalinimus. Pasibaigus jautrios 
temos pasakojimui skyriau laiko pasikalbėti su tyrimo dalyviu ir pamažu 
sugrįžti iš pasakojamų emocijų antplūdžio į ramų interviu užbaigimą. 

Kai 2021 m. sausio 27 d. per Messenger programėlę pranešiau apie 
galimybę dalyvauti tyrime, galimiems tyrimo dalyviams iš anksto detaliai 
įvardijau tyrimo tikslus. Sutikę papasakoti savąsias istorijas žmonės tai atliko 
laisva valia. Atrinktieji tyrimo dalyviai prieš interviu davė žodinį sutikimą 



 

72 
 

dalyvauti tyrime (šis sutikimas yra įrašytas į vaizdo įrašą), po to jie pasirašė 
raštišką sutikimą (2 priedas). Transkribuojant tekstus visų tyrimo dalyvių 
vardai buvo pakeisti kitais. 

Atlikusi tyrimo dalyvių atranką, dalyviams pasakojau apie tyrimo eigą ir 
etapus. Stengiausi palaikyti atvirą ryšį su tyrimo dalyviais, kad jie prieš ir po 
interviu galėtų raštu (per Messenger programėlę) ar žodžiu (paskambinę 
telefonu) klausti ir gauti atsakymus į klausimus, kurie jiems atrodė svarbūs 
arba galėjo kelti nerimą. Po pokalbio su ribines patirtis išgyvenusiais dalyviais 
stengiausi įsitikinti, kad jie iš jautrios būsenos jau išėję, ir tik tuomet 
atsisveikindavome. 

 
f) Egzistencinės temos  

Atlikdama empirinį tyrimą susitelkiau į keturias egzistencines dimensijas, 
kurios būdingos visiems reiškiniams: išgyventas santykis (angl. lived 
relation), išgyventas laikas (angl. lived time), išgyventa erdvė (angl. lived 
space), išgyventas kūnas (angl. lived body) (van Manen, 1984). Taip pat M. 
van Manenas (2016) pastebi, kad šios dimensijos yra mūsų gyvenamąjį 
pasaulį ir jame veikiančius žmones apimančios temos, padedančios aiškiau 
aprašyti nagrinėjamą fenomeną ir atskleisti jo prasmę. Suprantama, kad 
reiškiniai turi ir daugiau temų, tačiau dėl tyrimo aiškumo laikiausi šių keturių. 
Žinoma, skaitydama tyrimo dalyvių pasakojimus ir žvelgdama į keturias 
dimensijas, jausdavausi it uždaryta tarp keturių sienų, todėl kur ne kur jas 
plėčiau ir papildžiau potemėmis, nepriskirtomis minėtoms temoms. 

M. van Manenas (2016) pastebėjo, kad šių dienų vaikai į mokyklos klasę 
(į vieną erdvę) ateina iš labai skirtingos kultūrinės ir socialinės aplinkos. Tai 
tampa tikru iššūkiu mokiniams kuriant santykius bei mezgant prasmingus 
dialogus. Taip pat naujų patirčių sukelia ir mokymasis klasėje, kurioje 
įtraukųjį mokymąsi pasirenka ir asmenys, turintys negalią. Katalikiškos 
mokyklos tradicijos kūno dimensijos ypatumai – kai visa, kas kūniška, 
sulaukia ypatingo dėmesio sielos išganymo kontekste (Herriot & Callaghan, 
2018). 

Antrasis atkurtos Lietuvos Nepriklausomybės dešimtmetis yra pirmojo 
įtraukiojo katalikiško ugdymo dešimtmečio ir įtraukties pradžios laikas. Jis 
yra ypač svarbus šio tyrimo kontekstas, kuriame katalikiško ugdymo tradicijos 
kelia neaprėpiamus lūkesčius ne tik išgyvenamai (sacrum ir profanum) erdvei, 
bet ir visam katalikiškos mokyklos bendruomenės gyvenimui, procesui ir 
perspektyvoms (Ozar et al., 2019).  

 
 



 

73 
 

g) Tyrimo kokybės užtikrinimas 

Hermeneutinio fenomenologinio empirinio tyrimo kokybės užtikrinimo 
principai bei kriterijai skiriasi nuo tradicinių kokybinių tyrimų kriterijų (van 
Manen, 2016). Praktinė fenomenologija apsieina be įprastų problemų 
iškėlimo, hipotezių formulavimo, duomenų skaičiavimų, klasifikavimų bei 
apibendrinimų (van Manen, 2016). Tai turi trejopą poveikį tyrimui:  

• Griežtai įsipareigojau laikytis suskliaudimo ir redukcijos reikalavimo 
(Giorgi, 2007);  

• Stengiausi kuo autentiškiau atskleisti mokymosi įtraukioje 
katalikiškoje mokykloje fenomeną, vis grįždavau prie tyrimo dalyvių 
išsakytų minčių ir kontekstų, perrašydavau trumpas istorijas, 
tikslindavau aprašymus ir interpretacijas. 

• Trumpas gyvenimiškas istorijas rašiau taip, kad kiekvienas 
skaitytojas ne tik suprastų aprašomą reiškinį, bet ir pajustų punctum 
momentą (M. van Manen, 1999) bei čia ir dabar išgyventų fenomeną.  

Taigi šie trys kriterijai man padėjo tyrimą atlikti taip kokybiškai, kaip tai 
buvo įmanoma COVID-19 pandemijos metu. Dėl pakartotinio karantino visi 
tyrimo dalyviai kalbinti nuotoliniu būdu. Tai turėjo savo privalumų: dalyviai 
sutiko, kad mūsų pokalbis turėtų ne tik garso, bet ir vaizdo įrašą. Po ilgesnio 
laiko skaitydama parašytas istorijas galėjau grįžti prie filmuotos medžiagos, 
pasitikrinti, ar tinkamai supratau už transkribuoto teksto esančias tiriamųjų 
emocijas ir kūno kalbą. 



 

74 
 

6. HERMENEUTINIS FENOMENOLOGINIS ABSOLVENTŲ 
PATIRČIŲ INTEGRUOTOJE KATALIKIŠKOJE MOKYKLOJE 

TYRIMAS 
 

6.1. Sakrali erdvė mokykloje – kambarėlis 
 

Katalikiškų mokyklų ir gimnazijų absolventai, kalbėdami apie savo 
mokymosi patirtį, pasakoja apie išskirtinę katalikiškos mokyklos patalpą – 
koplyčią. Ją tyrimo dalyviai prisimena pirmiausia.  

Tas kambariukas. Rytais ten eidavom visi: ir mokytojai, ir vaikai. Kas nori, 
taip neprivalomai. Mūsų mama ten eidavo, tai ir mums tas neprivalomai, tai 
kaip čia pasakius? Mes eidavom su sese. Bet vis tiek ten būdavo jauku labai, 
buvo tokia pradžia. Susijungi kaip į kokią rozetę. Laidą įkiši ir tada tą dieną 
gyveni. Buvo toks nedidelis būrelis žmonių. Truputis vaikų, daugiau 
suaugusiųjų, bet tai būdavo stiprinantis dienos momentas. Kai pradedi nuo 
maldos. Su vienuolėmis.  

Aš ne kartą esu ten ėjusi ir pati viena. Kada šiaip per pertrauką ar po pamokų. 
Kai koks nors iššūkis ten ištikdavo. To kambarėlio buvimas buvo labai faina. 
Paskui, kai atsirado vienuolyno priestatas prie mokyklos, kambarėlio 
nebeliko, padarė koplyčią. Į koplyčią sunkiau papult. Ji buvo naudojama 
šventinėms Mišioms, galėjome ten visi sutilpti. Ten kitais kartais koplyčios 
būdavo užrakintos durys, ir šiaip sau užklysti nebegali. Tenka ten pasibelst, 
susitarti. Ir buvo truputį gaila, nes anas, tas mūsų maldos kambarėlis, toks 
atviras. Ten galėjai atklyst pro šalį eidamas. Užšokti trumpam ir tas stiprino.  

Agnietė 

Agnietė pasakoja apie nedidelį maldos kambarėlį, erdvę, kurią lankydavo 
visi. Ji prisimena jaukų ryto mados išgyvenimą. Tą patirtį Agnietė palygina su 
„susijungimu į rozetę“, kad malda prasidėtų nauja diena. Nors į bendrą maldą 
ateidavo „nedidelis būrelis žmonių“, tarp jų buvo visų mokyklos grupių 
atstovų (vaikų, mokytojų, administracijos darbuotojų, vienuolių). Moteris 
pasakoja, kad ten jautėsi pastiprinta. Kambarėlio atvirumą Agnietė 
priešpriešina oficialios koplyčios uždarumui. Pasakotoja su ilgesiu 
apgailestavo, kad neliko kambarėlio, kuriame ji įveikdavo savo iššūkius ar 
tiesiog apsilankydavo per pertrauką. 

Koplyčios patalpa yra išskirtinis katalikiškos mokyklos bruožas. Erdvė 
naudojama bendruomenės liturgijai ir asmeninei maldai. Asmeninės maldos 



 

75 
 

galimybė dažnai suteikia progą ramiai apsvarstyti iškylančius sunkumus, 
užplūdusį nerimą ir stiprinti ryšį su Dievu. Kita pašnekovė, Ausmė, prisiminė: 
Mokykloje buvo koplytėlė. Ryto malda vykdavo ten. Mes ten melsdavomės 
vieni už kitus, ten sužinodavome, kam koks rūpestis ar problema yra. Ten 
prašydavome Dievo pagalbos ir apsaugos. Ten aš išmokau melstis su kitais ir 
kitokiais vaikais. 

Ausmės prisiminime, panašiai kaip ir Agnietės išgyvenime, atsiskleidžia 
ypatinga erdvė, kurios sakralumo prasmė yra ne išoriniai jos simboliai (abi 
moterys koplyčios vaizdinio beveik nepapasakoja), bet bendrystės su Dievu ir 
kitais reikšmingumas. Taigi vertingas yra ne patalpos išskirtinis dizainas, 
dydis ar bažnyčioms būdingas puošnumas, bet ypatingas santykis, ryšys, kuris 
susirinkusiuosius suartindavo ir suvienydavo. Įdomi Agnietės įžvalga, kad 
didesnė koplyčia, kuri yra vienuolyne (priestate, kuris nepriklauso mokyklai) 
ir yra „užrakinta“, nebeatlieka tos pačios funkcijos, kaip mokyklos 
„kambarėlis“: „buvo truputį gaila, nes anas, tas mūsų maldos kambarėlis, toks 
atviras“. 

Improvizuotos koplyčios lankymas, kaip pastebi tyrimo dalyviai, buvo 
neprivalomas. Tačiau susiklostė tradicija, jog mokiniai rytus pradėdavo 
nurimę ir pasidalinę savo rūpesčiais ne tik su Dievu, bet ir vienas su kitu. Toks 
saugios erdvės, kurioje galima atskleisti savo trapumą (Pollefeyt, 2021) ir 
sulaukti palaikymo, patyrimas skatino ne tik savanoriškai dalyvauti maldos 
susibūrime, bet ir atlydėti tuos, kurie patys ateiti negali („kartą Irutė susirgo ir 
tą dieną Greta stūmė Evelinos vežimėlį į maldą“, – prisimena kita tyrimo 
dalyvė Olivija). Erdvėje susitelkia gera valia priimti kiekvieną „nedidelio 
būrelio dalyvį“ (Agnietė). Ne todėl, kad neišvengiamai priklausoma tai pačiai 
mokyklos bendruomenei (arba visuomenei), ne todėl, kad garantuotų 
neįgaliųjų teisę dalyvauti bei evangelinę prievolę mylėti savo artimą (Carter, 
2020), o todėl, kad ateinantys ar atstumti vežimėliais yra bendros patirties 
dalinantis savo sunkumais ir gaunant palaikymą dalis. 

Priešingai, naujos, maldai dedikuotos ir tik kartais atvertos, koplyčios 
erdvės patirtis kitokia. Svarbu pastebėti, kad maldos erdvės formalizavimas 
veikia kaip barjeras kasdienės „kambarėlio“ atviros ir kartu pažeidžiamos 
patirties išgyvenimui. 

Įdomus yra sakralių mokyklos erdvių lankymo laisvės elementas. Nors dvi 
dalyvės pasisakė, kad nesijautė visiškai laisvos rinktis dalyvauti ar 
nedalyvauti rytmečio susibūrimuose („mums tas neprivalomai, tai kaip čia 
pasakius“, – Agnietė. Olivija antrina: „mes su Agne eidavom, nes turėjom 
rodyti gerą pavyzdį ir panašiai“), viena iš jų tuojau pat pabrėžė: „Bet vis tiek 
ten būdavo jauku labai“ (Agnietė). Kiti tyrimo dalyviai, pasakoję apie 



 

76 
 

koplyčią, minėjo ten ėję noriai. Karina prisimena, kad šis išgyvenimas jai 
padarė svarią įtaką: [V]ienos mokyklos darbuotojos šeimos nariui negerai 
kažkas buvo ir mes einame visi pasimelsti. Ir tas visas davė tai, kad aš dabar 
esu tokia, o ne kitokia. Kad aš turiu užuojautos savyje. 

Kita vertus, Ausmė, kuri eidavo savo valia, prisimena, kad bažnyčios 
nelankantys mokiniai būdavo viešai gėdinami, lyg spaudžiami ten eiti: būtų 
gerai, kad mokyklos personalas turėtų stiprius mokymus apie psichologinį 
gerbūvį, kad neliktų tokių klausinėjimų: „ko tu nebuvai bažnyčioje? Tu ką – 
netikintis?“ Žmogus turi teisę rinktis, koks jis bebūtų. Liturgijos šventimo 
kontrolė keičia mokyklos bendruomenės psichologinį klimatą ir tikriausiai 
trikdo ne tik tuos, kuriems priekaištaujama (tu ką – netikintis?), bet ir maldos 
susirinkimuose mielai dalyvaujančius. Ričardui galimybės laisvai pasirinkti 
nebuvimas sukėlė norą priešintis: 

Nors buvau dievotas jaunuolis, į [vienuolyno] koplyčią rytais niekada 
neidavau. Nebent auklėtoja prispausdavo. Neturėjau polinkio melstis, bet 
gerbiau savo klasės auklėtoją, tai per didesnes šventes jos prispirtas eidavau. 
Būtent dėl to, kad mus spaudė dalyvauti, norėjosi priešintis ir neiti. Tiesa, keli 
mano klasiokai ir spiriami nėjo.   

Ričardo pasakojimą papildo prisimintas jo klasės draugo Karolio 
išgyvenimas: 

Septintoje ar aštuntoje klasėje pažymių knygelėje atsirado nauja taisyklė, kuri 
buvo užrašyta pirma: dalyvavimas liturgijoje yra privalomas. Mums aiškino, 
kad, pasirašydami po taisyklėmis, sutinkame su šiuo punktu ir privalome po 
pamokų dalyvauti Mišiose. O pamokoms pasibaigus, kai būdavo suplanuotos 
Mišios, stovėdavo [mokytojai] ir gaudydavo vaikus, kurie stengiasi išvengti 
dalyvavimo liturgijoje. 

Abu absolventų prisiminimai siekia laikus, kai oficiali koplyčia jau buvo 
perkelta, kai nebeliko Ausmės ir Agnietės branginamo kambarėlio. Jo 
išnykimas ir naujos koplyčios įsteigimas, pasak Agnietės, sukuria kelias 
aiškias kliūtis įprastai „kambarėlio“ patirčiai. Pirmiausia, gedima buvusios 
maldos vietos („kambarėlio nebeliko“), koplyčia yra kitoje erdvėje, 
vienuolyno priestate, todėl „į koplyčią sunkiau papulti“. Jos paskirtis yra 
didesnės bendruomenės susibūrimas šventei („ji buvo naudojama šventėms“), 
tai reiškia, kad mažas būrelis su kasdieniais reikalais ir rūpesčiais neranda ten 
sau tinkamos vietos. Patalpa rakinama („būdavo užrakintos durys“), „nebegali 
užlįsti“ ir „tenka ten pasibelsti, susitarti“. Taigi Agnietė pabrėžia, kad pokytis 
apima ne erdvės išplėtimą daugeliui ar paprastą perkėlimą, bet sakralios 



 

77 
 

erdvės tikslo ir paskirties pokytį. Ši tyrimo dalyvės istorija rezonuoja su D. 
Pollefeyto (2021) pastaba, kad religinis ugdymas katalikiškoje mokykloje 
turėtų ieškoti pusiausvyros tarp saugios erdvės pažeidžiamumui išgyventi ir 
įprasto pozityvistine teologija paremto ugdymo vertybių puoselėjimo. Laisvės 
dalyvauti arba nedalyvauti liturgijoje išsaugojimas, rizikos, kad mokiniai 
neateis, priėmimas suteikia erdvę priešiškumo atsisakymui. Karolis prisimena 
vieną teigiamą patirtį: 

Buvo mūsų klasės auklėtojos dukters mirties metinės. Auklėtoja mums visiems 
pasakė, kad norintys gali ateiti į Mišias ir kartu ta proga pasimelsti. Tai buvo 
vienintelės Mišios [per visą mokyklos lankymo laikotarpį], į kurias nuėjau. 
Nes pažinojau mirusiąją Mingailę, iš pagarbos jos mamai ten nuėjau.  

6.2. Pasitikėjimu ar išoriniu autoritetu grįstas santykis? 
 
Keli tyrimo dalyviai neskatinami lygino santykį, kuris susiklosto įprastoje ir 
katalikiškoje mokykloje. Pašnekovai taip išreiškė norą įvardyti katalikiškos 
bendruomenės išskirtinumą.  

Katalikiška mokykla man davė bendruomenę. Mano draugų, kurie mokėsi 
kitose mokyklose, ne miesto, bet užmiesčio mokyklose, pasakojimai iš mokyklų 
yra visai kitokie. Jie buvo žiaurūs, jie vieni kitus niekindavo, net iki muštynių. 
Pas mus taip nebūdavo. Pamenu, kaip klasiokai susitarė eiti žaisti boulingo. 
Aš turiu negalią, negaliu mesti kamuolio. Boulingo klubas priklausė Petro 
tėčiui. Petras ir kiti pakvietė žaisti ir mane. Aš atvykau į boulingo klubą, kai 
buvo mano eilė mesti, Ignas metė kamuolį už mane, o aš jį palaikiau 
skanduote. Aš buvau komandos dalimi. Būti žaidžiančioje komandoje dar 
nereiškia, kad būtinai turi mesti kamuolį.  

Karina 

Karina pasakoja apie klasiokų santykį, kuris išsiplečia už mokyklos ribų. 
Ji kalba apie komandiškumo išgyvenimą, kuris įgalina būti grupės dalimi. 
Svarbus yra kvietimas, pagarbus santykis ir kūrybingas požiūris į asmens 
įgalinimą. Šis pasakojimas puikiai atskleidžia katalikiškų mokyklų praktiką – 
skleisti krikščionišką kultūrą įstaigoje ir už jos ribų. Karinai atrodo, kad 
katalikiškumas mokykloje yra bendruomenės kūrimo pamatas, tačiau kita 
tyrimo dalyvė, Ausmė, pasakoja kitokią patirtį: 

Neatsimenu, kiek buvo žmonių klasėje. Tai buvo prieš daugiau kaip 15 metų. 
Antroje klasėje, kai vyko pertrauka, grupė vaikų mane išstūmė pro duris, 



78 

tuomet stūmė į koridorių, aš kritau. Ten buvo mūsų mokytoja, ji viską matė ir 
labai stebėjosi, kad tokie dalykai vyksta, kai ji išeina iš klasės.  

Ausmė, atrodo, pasakoja Karinos užmiesčio draugų patirtį. Pasakoja apie 
išgyventą panieką ir smurtą. Pasakoja apie grupę vaikų, kurie susimokė ir 
tyčia ją skriaudė. Nors praėjo 15 metų nuo istorijoje išgyventos patirties, 
Ausmė viso interviu metu vis prisimena tą skaudžią patirtį ir visą mokykloje 
išbūtą laiką apibendrina: O santykiai mano su klasiokais visais laikais buvo 
labai prasti. Jie iš manęs tyčiojosi, net primušdavo. Vyresnėse klasėse 
mokytojai manimi netikėjo, nes tai buvo gera katalikiška mokykla. Jie nuolat 
kartojo, kad katalikiškoje mokykloje negali būti patyčių.  

Klasės auklėtojos nuostaba („ji labai stebėjosi“) atskleidžia, kad, auklėtojai 
esant klasėje, vaikai vieni iš kitų nesityčiojo. Vis dėlto pagarbus elgesys 
tebuvo tik iš išorės primesta tvarka. Patyčių problema liko aktuali iki pat 
Ausmės išleistuvių. Kyla klausimas, kodėl „mokytojai netikėjo“ Ausmės 
pasakojimais apie patyčias ir smurtą? Kodėl visa grupė bendraklasių daugiau 
kaip dešimt metų tyčiojasi iš vieno asmens? Ar teiginys, kad „katalikiškoje 
mokykloje negali būti patyčių“, reiškia tam tikrą diegiamą principinę etinę 
nuostatą, o gal – paprasčiausią neigimą? Jei suaugusieji netikėjo ir neigė 
patyčias Ausmės klasėje, tuomet šis neigimas yra nebylus sutikimas bei 
pritarimas. 

Mokytojų įgūdžių spręsti patyčių problemą trūkumas išryškėja ir Ričardo 
pasakojime: 

[B]uvau ne prie chebros ir dėl to jie vis šaipėsi man už nugaros. Bet tą galėjau
pakęsti, mane trikdė tai, kad mokytojai visiškai nieko nedarė, kai buvo
tyčiojamasi iš neįgaliųjų. Atsimenu, kai per pertrauką ta visa grupė, ta chebra,
vis kartojo klasioko neteisingą atsakymą ir [jo negaliai tipinius] kūno
judesius. Tada kvatojo ir vėl iš naujo mėgdžiojo. Lyg bandydami varžytis,
kuris labiau ir tiksliau tuos judesius pamėgdžios. Mokytojai tokiais atvejais
laikėsi atstumo ir nudavė, kad tokių dalykų mokykloje nebūna. Manau, jie
nežinojo, kaip tai išspręsti.

Olivija dalinasi teigiamo santykio su mokyklos suaugusiaisiais patirtimi: 

Mes mokytojus vadinome vardais. Buvo nesuprantama, kaip kitose mokyklose 
mokytojus ir kitus suaugusiuosius vadina pavardėmis. Mes visi vieni kitus 
vadinome vardais. Ir aš pažinojau visus mokyklos vaikus ir darbuotojus. 
Mokytojai ir asistentai mums kalbėjo apie meilės šaltinį – Dievą. Ką sakė, aš 
neprisimenu, bet dabar matau, kad mes tiesiog perėmėme tai, ką jie patys 



 

79 
 

darė. Pamenu, mes buvome 7 klasėje. Mūsų asistentė Irutė kasryt nustumdavo 
Evelinos vežimėlį į koplyčią maldai, paskui – į klasę pamokai, o per 
pertraukas – į koridorių ar į valgyklą. Kartą Irutė susirgo ir tą dieną 
dvyliktokė Greta stūmė Evelinos vežimėlį į maldą ir į klasę. Po pamokų aš 
priėjau prie Evelinos ir pasisiūliau pavežti iki lifto. Evelina paklausė: „Kas 
Tau liepė man padėti?“ Sutrikau ir sulemenau: „Pati noriu.“ Ji sutiko. Tą 
popietę mes praleidome lauke kartu.  

Olivijos istorija atskleidžia, kad paaugliai įvardytus svarbiausius 
krikščioniško gyvenimo principus girdi, tačiau juos perima ne iš žodinių 
pamokymų, bet iš suaugusiųjų veiksmų. Greta padėti silpnesniam išmoko iš 
Irutės darbų, o Olivija per vieną pusdienį perėmė iniciatyvą iš padedančios 
Gretos. Ji „pati nori“ ir savanoriškai pasisiūlė padėti Evelinai. Savanorystė 
virto popietiniu bendravimu. Tokiu būdu pagalba virto draugyste. Draugystė 
yra abipusis susitikimas. Santykis, kuriam reikia sutikimo. Evelina sutiko 
priimti pagalbą, bet dar svarbiau buvo tai, kad Olivija pati norėjo prieiti. Toks 
žingsnis atveria galimybę sukurti ryšį, kuriame abi mergaitės galėjo atrasti 
bendravimo dovaną (visą popietę jos praleido kartu). 

Olivijos mokykloje asmenys vieni kitus pažįsta, vadina vardais. Kuriamas 
pasitikėjimu grįstas, ganėtinai horizontalus santykis. Mokytojai ir asistentai 
kviečiami vardais, buvo nesuprantama, kad į juos kreiptųsi pavardėmis. 
Norint sukurti pasitikėjimo ryšį pirmąjį žingsnį tenka žengti mokytojui: tapti 
vardu pakviečiamuoju, prieinamu suaugusiuoju. Tokia nuostata deklaruojama 
daugiau ne žodžiais, bet veiksmais. Mokinių pasitikėjimas užauginamas 
situacijose, kurios labiau priskirtinos neformaliam bendravimui, kai susitinka 
asmuo asmenį, žmogus – žmogų, kaip antai prisimena Ausmė: 

Mano dantys labai vėlai keistis pradėjo. Sunkiai ir skausmingai man jie krito. 
Nieko prie jų neprisileisdavau. Net mamos. Bet auklėtojai Nelei leidau juos 
išrauti. Su siūlu pririšdavo ir ištraukdavo. Visai jos nebijojau.  

Santykio betarpiškumas leido vaikams suvokti, kad geranoriškumas ir 
savanoriška pagalba nėra rezervuota tik suaugusiesiems. Padėti gali ne tik 
suaugę, bet ir kiti mokiniai (dvyliktokė) bei vaiko klasės draugai. Toks 
vertybės internalizavimas vyksta be žodžių ir paskatinimo („Kas Tau liepė?“), 
įkvėptas tinkamo pavyzdžio bei mokytojo pasitikėjimo mokinių gebėjimais 
(Van Maele & Van Houtte, 2011), atvirumo jų iniciatyvoms bei siūlomoms 
bendravimo bei bendradarbiavimo formoms. Pasitikėjimu grįsta katalikiškos 
mokyklos kultūra priklauso ne tik nuo mokykloje žodžiu diegiamų principų 
(„negali būti patyčių“, „meilės šaltinis – Dievas“), bet nuo kiekvieno 
bendruomenės nario elgesio. Tai, kad Karinos bendraklasiai elgėsi 



 

80 
 

komandiškai, buvo ne tik mokyklos bendruomenės įžodinamas prioritetas, bet 
ir kiekvieno asmeniškas pasirinkimas kurti santykį ir kviesti į komandą ir tuos, 
kurie dėl negalios būtų likę nuošaly („Ignas metė kamuolį už mane“ ir „Petras 
ir kiti pakvietė ir mane“).  

 
6.3. Priimtas, nutylimas ir prikeltas kūniškumas 

 
Karina turi judėjimo negalią, interviu metu ji prisimena patį svarbiausią 
pokytį, kuris įvyko jai pradėjus lankyti katalikišką mokyklą:  

Mokykloje į mane nustojo keistai žiūrėti. Tie žvilgsniai, kai aš eidavau gatve, 
tie įsistebeilijimai, jie labai skaudina. Aš ir taip žinau, kad turiu sveikatos 
problemų. Aš prie tos negalios pripratau. Bet jie į mane žiūri ir primena, kad 
aš turiu tų problemų. Mokykloje į mane taip nežiūrėjo. Tai buvo pats 
didžiausias pokytis. Aš jaučiausi savimi. Mokykloje į mane niekas nežiopsojo.  

Šis pokytis Karinai suteikė galimybę priimti savo kūną. Stebėti save kitų 
akimis, jausti priimantį žvilgsnį reiškia atrasti ramų savęs priėmimą. Ramūs ir 
priimantys mokyklos bendruomenės narių žvilgsniai leidžia merginai 
nebesisaugoti galimo žiopsojimo. Pastarąjį tyrimo dalyvė yra anksčiau daug 
kartų patyrusi. Aplinkinių įsistebeilijimą gatvėje, kuris žeidžia ir menkina 
(Petrauskaitė, 2019; Šumskienė & Pūras, 2014): 

Jau kai paaugau, būdavo einu gatve, gera nuotaika, pasipuošusi, ir tada vėl – 
tas praeivių žvilgsnis, tas menkinantis, parodantis, kad aš einu kitaip. Tada 
prisimenu: aš tikrai kitokia nei žiūrintysis. O mokykloje taip nebuvo. Klasiokai 
ir kiti tiesiog bendravo, kiekvienas buvo savimi (Karina).  

Karina mokykloje atranda galią jaustis / būti savimi. O šiuo atveju būti 
savimi reiškia, kad ir kiti yra pripratę prie tos [...] negalios. Priimantys ir 
Karinos visumą matantys mokinių ir mokytojų žvilgsniai sukuria patį 
didžiausią pokytį. Žiopsojimo patirtį gydo pokytį nešantis priimantis 
žvilgsnis. Ji dar prisimena: 

Ekskursijų metu man padėdavo įlipti į autobusą, panešdavo mano kuprinę, bet 
tai buvo taip įprasta ir normalu, kad savo problemą pradėjau traktuoti nebe 
kaip problemą, bet kaip savybę.  

Savybė nėra spręstina problema ar keistumas. Savybė yra asmens integrali 
dalis, padedanti asmeniui būti savimi. Dėl savybės įprastumo pagalba tampa 
normali mokyklos kasdienybės dalis (pradėjau traktuoti nebe kaip problemą, 
bet kaip savybę). Įtrauki bendruomenė, kaip gyvas organizmas, įgauna visų 



 

81 
 

jos narių savybes ir kartu sukuria naujas. Tai, kas kitur yra neįprasta (panešti 
kuprinę, padėti įlipti į autobusą), tokioje bendruomenėje tampa įprastu 
bruožu, savastimi.  

Kitas svarbus kūno dimensijos katalikiškame ugdyme aspektas yra 
priėmimui priešingas klausimų apie asmens lytiškumą vengimas. Kai ši tema 
lieka neaptarta, paauglystėje kyla nesusipratimų. Agnietė pasakoja: 

Mes visi klasėje buvome tokie geriečiai, bažnytiniai, psalmių giedotojai. 
Aštuntoje klasėje pas mus atėjo naujokė Virginija. Ji buvo iš kažkokio 
internato. Ji iššaukiančiai rengėsi, vaikštinėjo su džinsais į mokyklą. Mes jos 
privengdavom. Ta Virginija šustra tokia, gyvenimo mačius buvo. Nutarė jinai 
sukurti dainą. Parašė žodžius ir atėjo pas mane. Aš lankiau „Liepaites“ ir 
grojau gitara. Tai ji man sako: „Čia su muzika kažką moki, gal melodiją 
sukurt galėtum?“ Sakau: „Parodyk tuos žodžius.“ O tie žodžiai, brolyti: 
„jaučiu, girdžiu, kaip traška Tavo makštis“. Man užsiraitė ausys ir viskas man 
ten užsiraitė. Nu, galvoju, ne, aš melodijos čia tokiai dainai nekursiu tikrai. 
Bet man buvo toks ŠOKAS! 

Agnietė pasakoja apie išgyventą šoką, kai jos bendraamžė dainoje 
pavartojo žodį „makštis“, jų mokykloje tai buvo negirdėta tema. Klasiokus 
trikdė ir merginos apranga („džinsai“), ir tai, kad ji buvo „šustra“ bei 
„gyvenimo mačius“. Klasiokai jos privengdavo, nes ji nepriklausė 
„geriečiams“, „bažnytiniams“, „psalmių giedotojams“. Kai Virginija ieško 
ryšio su Agniete (kviečia sukurti „melodiją dainos tekstui“), lytiškumo tema 
išmuša Agnietę iš pusiausvyros, ji išgyvena šoką. Toks kraštutinai jautrus 
požiūris į „gyvenimo mačiusią“ bendraamžę atskleidžia mokykloje 
vyraujančią nuostatą, jog lytiškumas yra tema, svarbi nebent asmenims, kurių 
klasė vengia, o kitiems nuo tokių temų „užsiraito ausys ir viskas užsiraito“.  

Ričardas prisimindamas vienintelę klasės valandėlę, kai buvo kalbama 
lytiškumo tema, nupasakoja nepažįstamos suaugusiosios išlietą pyktį: 

Auklėtoja atsivedė kažkokią mums nepažįstamą piktą moterį, kuri riaumojo, 
koks baisus dabar jaunimas, paskendęs nuodėmėje ir pornografijoje. 
Klausėme apakę. O kai į šią tiradą įvėlė Bažnyčią, pasidarė nepakenčiama. Ji 
vis kartojo, kad jūs, paaugliai, visi sugedę, vis aiškino, kaip mes patys sau 
blogai darome.  

Daugiau pasakojamuoju laikotarpiu (2004–2007) šia tema mokykloje 
Ričardas nieko nesužinojo. Mokytojai apie lytiškumą nekalbėjo, o mokiniai 
neklausė. Tačiau paauglių gyvenime lytiškumas yra ne tik teorinė diskusija, 
bet ir santykio dalis. Gali būti, kad dėl tinkamo lytinio ugdymo nebuvimo 



 

82 
 

paaugliams pasitaikė iššūkių, į kuriuos suaugusieji daugiau reagavo santūriai, 
nei proaktyviai veikė. Apie vieną tokią patirtį pasakoja Olivija: 

Buvo toks mano klasiokas, turintis negalią, Algis. Labai drūtas vaikinas. Jis 
pagavęs vis smaugdavo vieną mūsų klasės merginą, nes, pasirodo, ji jam labai 
patiko. Kai asistentė į tą kritišką situaciją įsikišdavo, Algis vis jai sakė, kad jis 
klasiokę smaugia iš meilės. 

Kita vertus, mokykloje nevengta sunkesnių, su kūnu susijusių, temų, 
pavyzdžiui, Agnietė pasakoja, jog kūno ribotumas ir mirtis buvo dažnai 
diskutuojami klausimai. Mirties tema nagrinėta prisikėlimo vilties šviesoje. 
Tyrimo dalyvė prisimena klasiokės, turinčios negalią, mirtį: ji išeina gi į 
Dangų, o ne po žeme. Tai taip su tomis neįgalių vaikų mirtimis. Buvo jų kelios. 
Būdavo liūdna ir šviesu. Tai leisdavo aiškiau nepamiršti, kad mes visi riboti, 
laikini ir kažkada pasibaigsime. Realybė pasidaro rami. Sumažina 
narciziškumą, sumažina puikybę. Pastato tvirtai ant žemės. Visi mes iš to 
paties molio. Nu ir kas, kad vienas vežimėly, o kitas pats laiptais užsilipa, kai 
jam reikia. 

Kūno, kaip molio, iš kurio visi esame padaryti, vaizdinys atskleidžia 
mokykloje vyravusią ramybės, priėmimo atmosferą, kuri buvo įprasta 
realybės dalis („realybė pasidaro rami“). Galbūt toje katalikiškoje mokykloje 
buvo mažai kalbama arba visai nekalbama apie žmogaus lytiškumą, tačiau 
mokiniai, turintys kūno ribotumo priėmimo požiūrį, į gyvenimą išsinešė 
ramybę ir tvirtą „stovėjimą ant žemės“. Mirties temos tikrumas ir konkretumas 
iš esmės atskleidžia, kad kūno egzistencinė tema įvairiomis formomis 
cirkuliavo mokykloje. Todėl akivaizdu, kad bendruomenės suaugusieji vengė 
ne su kūnu susijusių sudėtingų temų, bet būtent lytiškumo klausimo. 

 
6.4. Laikas, išgyventas mokykloje 

 
Kaip ir įprastoje mokykloje, taip ir katalikiškoje mokykloje laikas 
fragmentuojamas į pamokų valandas ir atkarpą po pamokų. Tiesa, 
analizuojamu laikotarpiu katalikiškos gimnazijos siūlo tėvams vaikus palikti 
mokykloje visą dieną. Ausmė dalinasi: 

Aš pradėjau lankyti mokyklą nuo priešmokyklinės klasės ir išbuvau iki pat, kol 
pabaigiau mokyklą. Atvažiuodavau labai anksti į mokyklą, dalyvaudavau 
maldoje, kuri vykdavo prieš pamokas, tada būdavo pamokos, o po pamokų 
lankiau daug skirtingų būrelių. Visą dieną iki pat vakaro išbūdavau 
mokykloje. Vienąsyk atradau, kad prie mokyklos auga puikus medis, galiu jį 
be problemų pasiekti vežimėliu, net neaukštai įsiropšti pavykdavo. Blogai 



 

83 
 

sutariau su klasiokais, tai visas pertraukas, kai būdavo šilta, leisdavau lauke 
ant to medžio. Stebėdavau, kas vyksta mokyklos kieme. Tai buvo mano poilsio 
laikas.  

O šaltu metų laiku aš per pertraukas užimdavau eilę prie seselės kabineto. Ten 
buvo eilė niekuo nesergančių žmonių, kurie tiesiog su sesele norėjo 
pasikalbėti. Gražina, seselė, buvo vienuolė. Ji išklausydavo mano bėdų ir 
problemų, tik eilė būdavo labai ilga, tai iškart nepateksi. 

Būreliai mokykloje prasidėdavo iškart po pamokų. Lankiau jų labai daug, ten 
sutikdavau draugiškų žmonių. Iš mokyklos mane paimdavo vėlai vakare. Visas 
mano socialinis gyvenimas vyko mokykloje. Bet po mokyklos baigimo niekada 
daugiau nesusitikau klasiokų. Neinu į klasės susitikimus, nes nenoriu 
prisiminti tų metų. 

Visas Ausmės socialinis gyvenimas vyko mokykloje. Per pamokas ji 
blogai sutarė su bendraklasiais, todėl pertraukas leisdavo įsilipusi į medį 
mokyklos kieme. Mergina slėpėsi nuo blogo santykio, jo vengė, todėl 
pertraukas leido pasislėpusi nuo visų – medyje. Medis yra lyg truputį aukščiau 
gyvenimo, kurį mergina stebi. Aukščiau ir toliau nuo tų, kurie ją skaudina. 
Taigi laikas iki būrelių buvo stebėjimo laikas, o būrelių – bendravimo laikas 
(„ten sutikdavau draugiškų žmonių“). Tokios prailgintos dienos Ausmei runka 
13 metų (nuo priešmokyklinės iki 12 klasės). Ilga laiko atkarpa toje pačioje 
erdvėje, su tais pačiais bendraklasiais, kurie verčia slėptis medyje. Ji nenori 
grįžti net prisiminimais į tą laiką („nenoriu prisiminti tų metų“) ir nenori tęsti 
santykių, kuriuos užmezgė mokykliniais metais („niekada daugiau nesusitikau 
klasiokų“). 

Kitas svarbus perskyrimas kiekvienos mokyklos laike yra pertraukos. 
Ausmė pasakoja apie tai, kad šaltuoju metų laiku ji stovėdavo „eilėje“ prie 
seselės kabineto. Vienuolė išklausydavo ten susirinkusius vaikus. Norinčiųjų 
per pertrauką jai pasipasakoti buvo daug („eilė būdavo labai ilga“). Taigi per 
pertraukas seselės kabinetas atliko sielovadinio kabineto funkciją. Vienuolė 
ne tik suteikdavo pirmąją pagalbą susirgusiems, bet ir visas pertraukas 
skirdavo mokiniams („bėdoms ir problemoms“) išklausyti.   

Kaip ir Ausmė, kiti tyrimo dalyviai savo dienas mokykloje pradėdavo 
malda. Tačiau verta panagrinėti kitokio laiko patirtį katalikiškame ugdyme. 
Agnietė pasakoja apie rekolekcijų laiką. Šis laikas yra katalikiškų mokyklų 
organizuojamas taip, kad moksleiviai, o kartais ir jų tėvai, turėtų maldos ir 
susikaupimo savaitgalius specialiai tam skirtose vietose (tarkime, vienuolyne, 
rekolekcijų namuose, stovyklavietėse): 



 

84 
 

Mes su sese giedojome mergaičių chore, mums gerai sekėsi, taigi, kai mokykla 
organizavo rekolekcijas, mūsų prašė pagiedoti psalmes ir kitas giesmes per 
tas rekolekcijas. Buvo netikėta. Truputį jaudinomės. Bet kai atvykome į 
rekolekcijas vienuolyne, įsitraukėme į programą, pastebėjome, kad tas 
savaitgalis toks pilnas visko: ir maldos, ir konferencijų, ir pokalbių, ir Mišių, 
ir bendro vakarojimo. Atrodė, kad nuveikėme tiek daug per trumpą laiką. Tų 
rekolekcijų pabaigoje aš supratau, kad mano balsas yra Dievo dovana. Kad 
tuo balsu galiu Dievą šlovinti, ne tik mergaičių chore giedoti. Buvo toks man 
atradimas. Tai nuo tada abi su sese tapome „etatinėmis“ psalmių 
giedotojomis.  

Agnietės patirtis, kai rekolekcijų metu laikas nustoja tekėti įprasta vaga, 
yra gerai žinomas fenomenas. Krikščioniškoje tradicijoje rekolekcijų laikas 
yra vadinamas kairos (Dievo laikas, kai jis veikia žmogaus širdyje). Tokių 
pratybų metu jauni žmonės geriau pažįsta save, atranda savo talentus Dievo 
šviesoje („galiu balsu Dievą šlovinti“, „buvo toks man atradimas“), taip pat 
išgyvena bendrystę („bendrus vakarojimus“) ir patiria iš tikėjimo vykstantį 
pokytį („nuo tada tapome psalmių giedotojomis“). 

Kita specialiai katalikiškoje mokykloje organizuojama veikla – šventosios 
Mišios. Paprastai Mišios vyksta pamokų metu. Suprantama, organizuotos 
liturgijos laikas ne visiems atrodo prasmingas ir reikalingas. Dalis mokinių 
priešinasi bendram privalomam liturgijos šventimui: 

Tądien prie dviejų mano klasiokų priėjo mūsų auklėtoja ir pasakė jiems eiti 
pas direktorę. Juos kviečia, sakė ji, kad jie vakar nenuėjo į bažnyčią (Mišios 
vyko šeštos pamokos metu). Abu mano klasiokai susižvalgė ir pradėjo juoktis. 
Tuomet Pranas pasiėmė kuprinę ir nuėjo direktorės ofiso link. Girnius paėmė 
telefoną ir skambino. Girdėjau, kaip sakė: „Mama, mane vėl dėl tos 
nesąmonės, kad nebuvau bažnyčioje, išsikvietė direktorė. Žinok, tau ir vėl 
skambins“ (Karina). 

Karinos prisiminimas atskleidžia, kad Mišių laikas Pranui ir Girniui virsta 
pasikartojančio pasipriešinimo laiku („vėl dėl tos nesąmonės“, „ir vėl tau 
skambins“). Dalis katalikiškas mokyklas lankančių vaikų jaučia priešiškumą 
numatytoms maldos praktikoms ir Mišių šventimui. Ši į ugdymo planą 
įtraukta veikla jiems kelia juoką („susižvalgė ir pradėjo juoktis“), taip pat jie 
šitaip leidžiamą pamoką vertina kaip beprasmę („dėl tos nesąmonės“).  

Panašiai nutinka, kai valstybinė bendrojo ugdymo mokykla staiga tampa 
katalikiška ir dalis mokinių su tokiu pasikeitimu nesutinka. Vieną pervartos 
laiko istoriją papasakojo Nerijus: 



 

85 
 

Atsimenu, kaip stoviu savo klasėje, už lango švietė saulė. Buvo pavasario 
rytas. Aš susikaupiau ir nuėjau prie lifto. Kol liftas kilo, aš sukau galvoje 
žodžius, kaip pasisveikinsiu, kaip pasakysiu. Liftas atsivėrė ir aš įėjau. 
Spausdamas mygtuką jaučiau nerimą. Vėl atsivėrė ir aš jau pirmo aukšto 
koridoriuje. Mano žingsniai nerangūs, bet spartūs, aš skubėjau.  

Pabeldžiau į baltas direktoriaus kabineto duris, jis atsiliepė: „Prašom užeiti.“ 
Aš įėjau, linktelėjau ir atsisėdau. Direktorius žvelgė į mane, o aš žiūrėjau į jį. 
Jis nieko nesakė, tik žvelgė. Jis girdėjo mano dažną kvėpavimą. Jutau jaudulį. 
Jis žiūrėjo tiesiai man į akis. Ir aš greitakalbe išpyliau: „Prašau į mano 
atestatą įrašyti senąjį mokyklos pavadinimą. Nenoriu, kad mano atestate būtų 
minima katalikiška gimnazija. Juk tik šįmet pakeitėt pavadinimą. Noriu 
pabaigti normalią mokyklą.“ 

Direktorius tik linktelėjo ir nudelbė akis į dokumentus, esančius priešais jį ant 
stalo. Aš pasiėmiau ramentus, atsistojau ir išėjau pro duris. Iš vidaus jos buvo 
šviesiai rudos spalvos. 

Nerijus pasakoja istoriją, kuri tiksliai atskleidžia, ką pokyčių metu 
išgyvena jaunuoliai, kurių mokykla staiga „atsivertė“ į katalikišką ugdymą. 
Jie prisimena nerimo ir susvetimėjimo laiką. Tylus spaudimas („žiūrėjo man 
tiesiai į akis“, „direktorius tik linktelėjo“), nenormalumo pojūtis („noriu 
pabaigti normalią mokyklą“) pokyčių metu. Nerijus stovi savo šviesioje 
klasėje, tada ryžtingai keliauja į direktoriaus kabinetą, kurio durys iš išorės ir 
vidaus yra skirtingų spalvų. Tai sustiprina išgyvenamo pokyčių laiko 
dviprasmiškumą ir išoriškumą. Lyg visa mokyklos viduje būtų taip pat, kaip 
buvę („stoviu savo klasėje“, „vėl pavasaris“, „šviečia saulė“), ir kartu 
užsiveria durys į tai, kas buvo, ir atsiveria į pokytį, kuris kelia nerimą („jaučiu 
nerimą“). Nerijus lyg dar bando spėti į nuvažiuojančią „normalią mokyklą“ 
(„aš skubėjau“), dar bando įsiterpti į tai, kas tais metais jau pasibaigė („tik 
šįmet pakeitėt pavadinimą“). Abituriento gerai pažįstamo gyvenimo jo paties 
mokykloje etapas baigėsi greičiau, nei baigėsi mokslai. Jam gerai pažįstamos, 
„normalios mokyklos“ laikas netikėtai pasibaigė.  

6.5. Tyrimo ribotumas 
 

Tenka pripažinti, kad pandemijos metu atsirado ir naujų tyrimo ribotumų. 
Visi pašnekovai, kurie dalyvavo tyrime, jungėsi per Zoom platformą. Toks 
bendravimas giluminio interviu metu kuria trumpas nejaukios tylos pauzes, o 
techninės kliūtys (pavyzdžiui, staiga dingęs internetas) priverčia kelis kartus 



 

86 
 

tą patį pokalbį pradėti iš pradžių. Dėl to nukenčia vėliau rašomų istorijų 
tekstūriškumas ir sodrumas.  

Taip pat tai, kad tyrimo dalyviai aiškiai žinojo apie mano angažavimąsi 
Katalikų Bažnyčiai (esu vienuolė ir tai akivaizdu vos pažvelgus į mano 
aprangą), interviu metu galėjo riboti jų kritiškų įžvalgų raišką. Vis dėlto dalis 
tyrimo dalyvių nevengia atskleisti ir negatyviąją katalikiškos mokyklos 
patirties pusę ir tai mane drąsina pasitikėti, jog tyrimo radiniai yra autentiški 
ir vertingi.  

Dėl minėtų kritinių įžvalgų turėjau įdėti daugiau pastangų kuo geriau 
pasirūpinti dalyvių konfidencialumu, nes jų istorijos atskleidžia detales, 
kurios galėjo tapti labai aiškiomis nuorodomis į tiriamų mokyklų ar tuo metu 
jose dirbusių asmenų tapatybes. Šios mano pastangos lėmė pasakojimų 
istorijų įtaigumą ir jų prisotinimą tyrimui svarbių detalių. Vieną istoriją ir jos 
aprašymą teko pašalinti, kad kritika nepakenktų istorijos dalyvių ir jų artimųjų 
tarpusavio santykiui.  



87 

7. AUTOETNOGRAFINIS ĮTRAUKAUS KATALIKIŠKO VAIKŲ
DARŽELIO TAPSMO TYRIMAS 

7.1. Antrosios tyrimo dalies metodologija. Autoetnografinis tyrimas 

Antroji, autoetnografinė, tyrimo dalis siekia atsakyti į klausimą: kaip 
katalikiška ugdymo įstaiga tampa įtrauki? Ši tyrimo dalis gali būti matoma 
kaip atskiras savarankiškas antrosios įtraukiojo katalikiško ugdymo dekados 
tyrimas. Jis atsiremia į pirmojo dešimtmečio integruoto katalikiško ugdymo 
patirtį ir pamažu atskleidžia antrojo įtraukiojo katalikiško ugdymo 
dešimtmečio (2011–2022) vienos ugdymo įstaigos istoriją bei palaipsnį 
tapsmą vis labiau įtraukia.  

Nors tik vienu sudėtiniu sakiniu parašiau, kas ir kaip buvo ištirta, iki šio 
išgryninimo vyko ilgas trejų metų procesas. Pažinusi autoetnografiją kaip 
metodologiją, atradau gilesnį ryšį su savo disertacijos tema, leidau sau 
papasakoti apie naujos kartos katalikiškos ugdymo istorijos tarpsnį, kuriame 
ugdančioji bendruomenė ir pati autorė tampa visiškos įtraukties dalyviais. 
Taip pat šioje metodologijoje buvo įmanoma suvienyti įtraukties ir inkliuzijos 
sąvokas, parodant, kaip laikas ir visuomenės bei Bažnyčios pastangos atsiverti 
ir priimti kitokį, svetimą, nepažįstamą (Gutauskas, 2004) brandina ir traukia 
mokyklos bendruomenes judėti iš integruoto į įtraukųjį ugdymą visiškos 
įtraukties link.  

Taigi atradau tinkamą įrankį, kuriame įkūnytas pasakotojo buvimas ramiai 
apleidžia objektyvumo (atsitraukus) pretenziją, dalyvauja įvykiuose, atveria 
išgyvenimus, mintis, jausenas ir sumanymus. Tačiau tyrėjas už šį patogumą 
sumoka nemenką nežinojimo, pažeidžiamumo ir atvirumo kainą. Bet būtent 
nežinojimas ir nepatogumas, keliantis pažeidžiamumo jausmą, pasak A. 
Skukauskaitės ir kt. (2018), padeda giliau suprasti kokybinio tyrimo specifiką. 
Taip pat atskleidžiau ir įtraukiojo katalikiško ugdymo tradicijos proceso 
nesėkmes ir ribotumus. Katalikiškoje tradicijoje kalbėti(s) apie sunkumus, 
iššūkius ir klaidas nėra įprasta, greičiau bendruomenės dar tik mokosi atverti 
sunkumus, kad galėtų juos įveikti ir ūgtelėti. Todėl pasitaiko, kad atvirumas 
yra traktuojamas it puolimas, į kurį taip pat atsakoma nepamatuota kritika bei 
pasipiktinimu. Vis dėlto geresnio būdo atskleisti šį ugdymo istorijos tarpsnį 
nei įkūnytas dalyvavimas neradau.  

Autoetnografija suteikė galimybę per daug nenutolstant nuo 
hermeneutinės fenomenologijos aprašyti ir interpretuoti įvykius, kurių dalimi 
ne tik pasyviai buvo, bet įsitraukiau į sprendimus, kurių pasekmės lėmė 
katalikiškos ugdymo įstaigos atsiradimą, raidą bei įtraukiojo ugdymo bruožus. 



 

88 
 

Ieškodama autohermeneutikos (Sahhar et al., 2021), suradau autoetnografijos 
atvirumą leisti tyrėjui atrasti ir įvardyti fenomenų reikšmes taip, kaip jis juos 
mato bei suvokia (Reed-Danahay, 1997; Ellis, 2004; Ellis & Bochner, 2000). 

  
7.1.1. Autoetnografijos ištakos ir vieta kokybinių tyrimų kontekste 

 
Terminas „autoetnografija“ pirmą kartą pasigirsta XX a. septintajame 
dešimtmetyje. K. Heideris (1975) pavartojo terminą „autoetnografija“, 
norėdamas apibūdinti reiškinį, kai tam tikros kultūros dalyviai gyvai pasakoja 
apie savo kultūrą. Taigi autoetnografija kyla iš etnografijos, pasitelkdama jos 
stipriąsias savybes. Autoetnografija nusivelka ir nuošaly lyg išaugtus 
marškinius palieka aršią diskusiją apie tyrėjo objektyvumą ar subjektyvumą 
tyrimo metu (Hegelund, 2005), išlaisvina tyrėją iš tariamo nematomumo 
gniaužtų ir tuo būdu įkūnytasis dalyvavimas tampa jo ar jos stiprybe. Todėl 
dalis etnografų visą etnografiją, kai tyrėjas aprašo savo žmones (Hayano, 
1979, p. 99), jų gyvenimą ir kultūrą, pradeda vadinti autoetnografija 
(Goldschmidt, 1977). Juk vienaip ar kitaip etnografas save įaudžia į tyrimo 
pynę, net jei sąmoningai jis to nenumato (Denzin, 2013).  

Naratyvinis pasakojimas kaip kokybinių tyrimų metodologija suklesti XX 
a. aštuntajame ir devintajame dešimtmečiuose, tai ir pakloja pamatą 
autoetnografinio pasakojimo populiarumui, kurio klestėjimo laikas siejamas 
su C. Ellis ir A. Bochnerio tekstais (pavyzdžiui, Final Negotiations (1995), 
The ethnographic I: A methodological novel about autoethnography (2004), 
Coming to Narrative (2014)). Todėl autoetnografija suvokiama kaip 
naratyvinių pasakojimų dalis, įskiepyta šaka, turinti savitą kilmę, istoriją ir 
metodą. 

Į klausimą, ar kalbame apie autoetnografiją kaip metodą ar metodologiją, 
galima ramiai atsakyti, kad ir taip, ir anaip (Lapadat, 2017), nes ji tampa 
kūrybinio (literatūros) rašymo ir socialinių (mokslų) tyrimų (Adams et al., 
2017) tarpdisciplinine jungtimi, lyg viena koja stovėtų meno pasaulio pusėje, 
o kita – mokslinių tyrimų lauke. Juk kai rašome autobiografiją arba tiesiog 
pasakojame apie save, pasitelkiame atmintį, idant apmąstytume savo patirtį. 
Prisiminimus sužadina pokalbiai su kitais tų išgyvenimų dalyviais arba 
sugrįžtame prie tuo metu rašytų tekstų, asmeninių dienoraščių ar net 
nuotraukų archyvų (Adams et al., 2017). Šie artefaktai padeda atgaivinti 
unikalius mūsų pačių išgyvenimų prisiminimus ir atskleisti tuo metu 
vykstančių istorijos ir kultūros įvykių reikšmę. Taip prasideda 
autoetnografinis rašymas. 



 

89 
 

7.1.2. Autoetnografinio tyrimo savybės 
 

Kai tyrėjas ar tyrėja atranda autoetnografiją kaip tyrimo metodologiją, 
pasirenka eiti meno ir mokslo paribiu, belieka įsitikinti, kad rašomas tekstas 
iš tiesų yra autoetnografija. Autoetnografija man tiko kaip metodologiją, 
tačiau rašydama tekstą vis nuklysdavau į hermeneutinės fenomenologijos 
rašymo stilių. Iš pradžių buvo nelengva laviruoti tarp autoetnografinio 
pasakojimo ir fenomeno aprašymo, kur tyrėjas gali papasakoti savo patirtį per 
tam tikrą trumpą gyvenimišką istoriją (van Manen, 1997). Išeiti iš pažįstamos 
metodologijos ir drįsti bandyti, klysti bei mokytis man buvo nemenkas iššūkis. 
Ir jį įveikti padėjo ne kokybinių tyrimų prieigų panašumas, bet ganėtinai 
aiškūs autoetnografijos išskirtinumai: 

a) Autoetnografas susitelkia į savo asmeninę patirtį ir pasisako prieš 
dominuojantį konkrečios kultūros patirties apibendrinimą, aiškinimą 
ir generalizavimą. Toks kritiškumas vienbalsiam ir vienodam 
naratyvui ne visuomet yra priešiškumas ar maištas, tai daugiau balsas 
iš kitos perspektyvos ar polifonijos kūrimas, kuris išplečia bendrąjį 
naratyvą. Vis dėlto pasitaiko tyrimų, kai tenka aiškiai įvardyti 
nutylėtus gyvenamojo pasaulio aspektus ir kviesti juos sąžiningai 
aptarti. Tokiu būdu autoetnografija siekia tiesiai įvardyti ar net 
demaskuoti monofonines ankstesnių tyrimų generalizacijas kultūros, 
socialinių santykių srityse. 

b) Autoetnografas yra savosios kultūros žmogus, „vietinis“, todėl jo 
užduotis yra ne suskliausti savo žinojimą ir atsitraukus ar objektyviai 
dalyvaujant stebėti reiškinį, bet labai aiškiai ir artikuliuotai įvardyti 
savo žinojimą ir patirtį. Įkūnytas dalyvavimas sukuria prielaidą, jog 
tyrėjas gali aprašyti tuos kultūrinio gyvenimo aspektus, kurių išoriniai 
tyrėjai galėjo nepastebėti arba nutylėti. Akivaizdu, kad asmuo, kuris 
tiesiogiai patyrė institucinę priespaudą ir (arba) kultūrines problemas, 
tokias kaip rasizmas, diskriminacija, elitizmas, negalia ar kt., gali 
kalbėti apie šias problemas kitaip nei tie, kurie to nepatyrė. 
Kitoniškumas nereiškia, kad „vietinis“ teisingiau įvardys reiškinį, bet 
tik tai, kad autoetnografo istorija papildys arba provokuos kitų tyrėjų 
įžvalgas (Adams et al., 2017). 

c) Atlikdamas autoetnografinį lauko tyrimą, tyrėjas niekuomet 
„neišjungia“ to, ką mato, girdi, galvoja ar jaučia. Kituose lauko 
tyrimuose „galvojimai“ ir „jausmai“ dažnai lieka už analizuojamų 
duomenų ribos, o autoetnografui tai tokie patys vertingi duomenys. 
Jie yra lauko tyrimų dalis. Autoetnografai gali rašyti apie patirtis, 



 

90 
 

kurios vyksta privačiame kontekste, pavyzdžiui, miegamajame ar 
vonios kambaryje, arba apie kasdienį bendravimą, kai kiti išsako 
įžeidžiančius komentarus arba vidinės įtampos ar sumaišties 
išgyvenimus, pavyzdžiui, autoetnografas gali aprašyti ir užfiksuoti 
būdus, kuriais rasizmas patiriamas kasdieniškiausioje aplinkoje (kaip 
tai aprašė C. Ellis, 2009). 

d) Autoetnografija „taiko“ į platesnę auditoriją, kad tyrimai būtų 
skaitomi ne tik siauroje mokslininkų bendruomenėje, bet kad įtaigius 
ir kartu suprantamai parašytus tekstus surastų ir ta auditorija, dėl 
kurios kultūrinis pokytis yra įmanomas. Taip pat tokiu būdu 
autoetnografija pasiekia ne tik siaurą bei uždarą akademinį pasaulį, 
bet ir įprastą kasdienį žmogaus gyvenimo kontekstą (Ellis, 2009), 
pavyzdžiui, Robin Boylorn kuria plačiajai auditorijai prieinamus 
autoetnografinius tekstus tinklalapyje „Crunk Feminist Collective“, 
kurį Facebook puslapyje seka daugiau nei 34 000 sekėjų (Cooper et 
al., 2017). 

 
7.1.3. Autoetnografinio tyrimo organizavimas 

 
Autoetnografinis tyrimas pradedamas nuo prasmės ir etinių elementų 
išsiaiškinimo. Kodėl aš noriu papasakoti šią istoriją? Juk kasdien girdime, o 
dabar tiesiog žiūrime istorijas ne tik televizijoje, Youtube kanale, bet ir 
kiekvieno socialinio tinklo dalyvio „istorijose“. Kodėl manąją istoriją reikia 
papasakoti? Kuo ji vertinga?  

a) Etika  
Atsakydama į šį klausimą ilgai diskutavau ne dėl pačių duomenų ar 

istorijos vertės (pagrįstos šios disertacijos teorinėje dalyje), bet dėl to, kas bus 
vėliau, kai tą istoriją papasakosiu, kaip jausis istorijos dalyviai. Ar kritiška 
autoetnografija bus gydantis ar žalojantis veiksmas įtraukių katalikiškų 
mokyklų bendruomenių nariams? Etiniai klausimai man pasirodė ypač 
jautrūs, todėl tyrimo dalyvių bei jų artimųjų anonimiškumas buvo mano 
prioritetas.  

Autoetnografija nuo pat pradžios iki pabaigos yra buvimas etiškame 
veiksme (Ellis, 2007), kai kito gėris yra aukščiau meninio įtaigumo ir 
duomenų analizės tikslumo. Dalis istorijos pasakotojų susitiko ir papasakojo 
savo istorijos dalį, norėdami dalyvauti tyrime, papildyti mano įžvalgas ir 
užrašytus šaltinius. Jų privatumą saugojau pakeisdama vardus, vietovardžius 
ir kai kurias atpažįstamas mūsų bendros istorijos aplinkybes.  



 

91 
 

Siekdama išsakyti kritinę įžvalgą tam tikrų reiškinių integruotame ar 
įtraukiajame katalikiškame ugdyme klausimu, aiškiai suvokiau, kad 
kiekvienos mokyklos bendruomenė yra gyva ir besikeičianti. Juk tai, kas vyko 
2003–2005 m., yra praeitis, galiausiai, ir tai, kas vyko prieš savaitę ar vakar, 
taip pat yra praeitis, kurios istorijos pasakojimą galima papildyti tyrimo 
dalyvių ir mano balsais. Tie balsai yra kritiški ir tuo pačiu metu kupini meilės, 
svarstantys, ką būtina pasakyti, ką pasilaikyti sau, kad nesužeistume tų, kurie 
šioje istorijoje yra pažeidžiami (Wall, 2008; Ellis, 2007). 

b) Duomenų rinkimas 
Autoetnografijos pagrindinis duomenų šaltinis yra pats istorijos 

pasakotojas. Jis ar ji pradeda pasakoti įvykius, kurie yra reikšmingi tyrimui. 
Pasakojimui svarbios ne tik pačios epifanijos (įvykiai), bet įvykių atmosfera, 
dalyvių nuotaikos, balso tonas, nujaučiami ar deklaruojami įsitikinimai, metų 
ar paros laikas, erdvė, kurioje istorija vystosi (Ellis et al., 2011). Tai atkurti 
nėra paprastas uždavinys, lengviau pasakyti, nei padaryti (Wall, 2008). Juk 
istorija vystosi laike, epifanijos aplinkybės paprastai susiklosto ne per vieną 
dieną ar vieną naktį, todėl susemti esminius autoetnografijos elementus tenka 
kruopščiai atsirenkant ir veikliai atsimenant (ir per tam tikros gyvenamosios 
kultūros artefaktų nagrinėjimą): 

• Rašant lauko užrašus, man buvo svarbu ne tik fiksuoti visas 
reikšmingas istorijas, kurios vyko, kol buvo atliekamas tyrimas, bet 
taip pat ir pokalbius su kitais autoetnografais (Raimonda Duff ir Kim 
Etherington), vis iškylančius prisiminimus, kuriais dalindavausi su 
aplinkiniais, fiksuoti kelionės į pirmosios pedagoginės praktikos vietą 
jausmus ir įžvalgas. Lauko užrašai padėjo sugrąžinti į dabartį 
esminius pasakojamos istorijos įvykius ir reikšmingiausius veikėjus. 
Kalbėdamasi su Ausme, Tara ir kitais tyrimo dalyviais tarsi prikėliau 
2003–2005 metus, į atmintį sugrįžo ne tik pirmosios praktikos 
mokyklos sieninės freskos, bet ir valgyklos kvapai bei laiptinių garsai. 
Tie pokalbiai pagelbėjo atkuriant pasakojamos istorijos nuotaikas bei 
spalvas. Bendrai su tyrimo dalyviais atgaivinti atsiminimai, mano 
išsaugoti ir naujai rašyti lauko užrašai padėjo sukonstruoti lyg tiltą, 
kuriuo hermeneutinis fenomenologinis pirmojo integruoto 
(įtraukiojo) katalikiško ugdymo tyrimas pereina į autoetnografinį 
pasakojimą, atskleidžiantį antrojo įtraukiojo katalikiško ugdymo 
dešimtmečio konkrečios ugdymo įstaigos istoriją. Tokiu būdu 
pereinama nuo fenomeno prie konkrečios ugdymo įstaigos gyvenimo, 
kultūros ir tapsmo tyrimo. 



 

92 
 

• Artefaktų nagrinėjimas. Norėdama kuo plačiau išplėsti savo 
atsiminimų ribas (Wall, 2008), peržiūrėjau šimtus nuotraukų ir kelias 
dešimtis filmukų, kurie metų metais buvo kaupiami darželio archyve. 
Taip pat skaičiau dienraščių interviu, kuriuose kartu su sesėmis 
vienuolėmis pasakojome apie kuriamo darželio viziją, misiją ir 
tikslus. Skaičiau darželio Facebook puslapio įrašus, savo senųjų 
darbo knygų užrašus, elektroninio pašto laiškus, darželio įstatus, savo 
dienoraščius, peržiūrėjau savo Facebook paskyros įrašus, kitų 
darželio bendruomenės narių įrašus bei nuotraukas. 

• Giluminiai interviu su Ausme, Tara, Olivija, Agniete tapo integruotos 
katalikiškos mokyklos, atsirėmusios į tautinės mokyklos paradigmą, 
veidrodžiu ir to laiko bei kultūros mėginiu. Interviu su Adrianu padėjo 
išsiaiškinti, ar vaikai, turintys negalią, išgyveno panašias patyčių 
situacijas ir katalikiškame ugdyme, ir valstybinės mokyklos vyksme. 
Tačiau, skirtingai nei hermeneutiniame fenomenologiniame tyrime, 
galėjau naudoti tuos duomenis, kurie buvo paimti iš pokalbių, 
kuriuose dalyvavau ne tik klausydama, bet ir atspindėdama tai, ką 
girdžiu, vis grįždavau prie mane palietusių temų ar užkabinusių 
išgyvenimų. Vyko tam tikra interakcija, kai tyrimo dalyviai ne tik 
pasakojo ir reflektavo, bet ir klausė manęs, kaip jausčiausi jų vietoje. 
Toks betarpiškas bendravimas panaikino tam tikrą santykio 
vertikalumą, nebeliko vieno klausinėjančio ar atsakinėjančio, 
kalbėjosi keli žmonės, jų išgyvenimai ir pasauliai (Ellis, 1999). 
Interviu vyko 2021 m. kovą–balandį. Dabar, rašant šį tekstą, 2022 m. 
sausį, akivaizdu, kad visa, kas tuokart pokalbiuose su Ausme ir 
Agnietė atrodė kaip laiko gaišatis ir perdėm asmeniškas 
abipusiškumas, virto tiltu į autoetnografinį tyrimą. Iš šių pokalbių 
išsivystė mintis pasikalbėti dar su dviem antrosios tyrimo dalies 
dalyviais (Tara ir Adrianu). 

Taigi duomenų rinkimą galima suskirstyti į kelis etapus:  

• Artefaktų analizė ir lauko užrašų pildymas (daugiausia rašiau į 
telefono užrašų knygelę), tai vyko nuo 2021 m. sausio vidurio iki 
2022 m. sausio pabaigos. 

• Giluminiai interviu. Atlikusi hermeneutinį fenomenologinį tyrimą 
pastebėjau, kad dalis pokalbių neatitinka hermeneutinio 
fenomenologinio tyrimo reikalavimų, taip pat daug vertingų duomenų 
atsiranda būtent kuriant dialogą ir nuoširdžiai dalinantis su tyrimo 
dalyviu. Paskelbusi giluminio interviu pabaigą, „išjungdavau“ 
suskliaudimą ir redukciją, tuomet su tyrimo dalyviais 



 

93 
 

pasikalbėdavome apie „anuos laikus“, nuotaikas, bendruomenės 
kultūrą, vyravusį požiūrį ir t. t. Dalyviai leido toliau įrašinėti, taip 
atsirado daug praktinei fenomenologijai netinkamos medžiagos, viso 
to, kas liko už griežto tyrimo ribų. Iš ašarų, juoko, pasipiktinimo, 
meilės ir gedulo žodžių gimė šio autoetnografinio tyrimo dalyvių 
Taros, Ausmės, Olivijos, Agnietės ir Adriano pasakojimai. Interviu 
Zoom buvo nufilmuoti 2021 m. kovą–balandį (antrojo karantino 
metu). Vėliau tiriamąjį darbą atlikau tokia tvarka: 
 

• 2021 m. liepą interviu transkripcijos buvo pabaigtos.  
• 2021 m. gruodį sudarytas autoetnografijos temų sąrašas, kuris tapo šio 

empirinio tyrimo planu. 
• 2022 m. sausį parašytas pirmasis autoetnografijos juodraštis. 
• 2023 m. sausį vyko pirmojo autoetnografijos juodraščio taisymas, 

tikslinimas ir pildymas. 
• 2023 m. gegužę vyko antrasis autoetnografijos juodraščio pildymas ir 

kelių temų aktualumo persvarstymas. 
 

c) Duomenų analizė 
Turėdama hermeneutinės fenomenologijos pamatą, pirmiausia, interviu 

autoetnografinius duomenis skaičiau ieškodama egzistencinių istorijos temų. 
Pastebėjau, kad tyrimo dalyvių istorijos yra pasakojamos per santykį 
mokyklos erdvėje, todėl laikiausi jų pasakojimo ir stengiausi leisti klausytojui 
išgirsti kuo autentiškesnius Taros, Ausmės ir kitų balsus. 

Toliau duomenis analizavau rašydama autoetnografinį tekstą, 
vadovaudamasi C. Ellis (1999) emocinio sugrąžinimo (angl. recall) ir rašymo, 
kaip būdo sužinoti (Richardson, 2003), nuorodomis. Tekstą rašiau ir perrašiau, 
pergrupavau, jungiau į skirtingus segmentus daug sykių. Keičiau 
pavadinimus, bet vis sugrįždavau prie tos autentiškos tyrimo dalyvių žinutės, 
kuri pamažu tapo aiški. 

Lauko užrašų, įvairių publicistinių interviu, socialinių tinklų ir dienoraščių 
duomenis suskirsčiau ne temomis, bet į tam tikrų autoetnografinio pasakojimo 
etapus katalizuojančių dalyvių (veikėjų) seką. Kiekvienas įtraukaus darželio 
tapsmo reikšmingas posūkis siejamas su jį lėmusiu asmeniu ir jo istorija. 
Todėl reikšmingiausius įvykius papasakojau ir analizavau konkretaus asmens 
poveikio ugdymo kultūros ir turinio pokyčio kontekste. Jei pokytį, poveikį ar 
iššūkį inicijavo grupė žmonių ar istorinis force majeure (pavyzdžiui, pasaulinė 
pandemija), tą etapą analizavau grupės ar reiškinio kontekste. 

 
 



 

94 
 

d) Tyrimo dalyviai 
Tiltą tarp tyrimo dalių padėjo statyti 4 katalikiškų mokyklų absolventai ir 

vienas asmuo, baigęs įprastą rajono vidurinę mokyklą. Autoetnografinis 
naratyvas plačiąja prasme apima visos ikimokyklinio katalikiško ugdymo(si) 
įstaigos bendruomenės narius ir kultūrą.  

 
7.1.4. Autoetnografinio tyrimo etapai 

 
Autoetnografijos rašymas labiau primena žiedinę viją nei tiesią liniją. C. 

Ellis (2004) išskiria kelis tyrimo etapus, kurių ne tiek raidiškai, kiek intuityviai 
laikiausi: 

• Temos pažinimo (aknowledging) etapas. Atpažinau svarbią 
katalikiškos ugdymo įstaigos tapsmo įtraukia temą. Ketinau atlikti 
tyrimą, tačiau blaškiausi tarp kokybinių tyrimų metodologijos. 
Pagaliau, atlikusi giluminį tyrimo dalyvių interviu ir peržvelgusi savo 
patirtį, joje atpažino mane dominantį tyrimo potencialą.  

• Atskleidimo ir supratimo (disclusure and understanding) etapas. 
Gilesnė katalikiškos ugdymo bendruomenės steigimo ir vadovavimo 
jai analizė bei refleksija atvedė prie pirmojo asmeninės patirties 
atskleidimo, asmeninių užrašų pildymo. Reflektuodama šią patirtį 
supratau, kad ji gan glaudžiai siejasi su disertacijos tyrimo klausimais 
ir analizuojama tema.  

• Etnografijos rašymo (writing) etapas. Šiame etape struktūravau 
autoetnografinio teksto dalis, temas ir pasakojimo eigą. Siekiau 
sukurti prasmingą naratyvą, kuris atspindi asmeninę ir bendruomenės 
patirtį, jos gyvenimo kūrimo būdą, bendruomenės tapsmą įtraukia ir 
kuris būtų reikšmingas skaitytojui. Užrašoma patirtis tapo konkrečios 
katalikiško ugdymo bendruomenės konteksto ėminiu. Kartu siekiau 
analizuoti ir interpretuoti įvykius, kad kuo giliau suvokčiau 
tyrinėjamos temos daugiasluoksniškumą ir prasmę. Šiame etape 
sukurtojo naratyvo radinius lyginau su mokslo bendruomenės 
įžvalgomis įtraukiojo katalikiško ugdymo kontekste. 

• Rezonuojančios diskusijos su kitais (resonating with others) 
etapas. Šis etapas prasideda, kai autoetnografinis tekstas (ar jo dalis) 
yra išbaigtas ir gali būti pateiktas skaitytojui. Paprastai tekstas 
publikuojamas, pristatomas konferencijose. Jei tekstas įtaigus, o tema 
pasirodo reikšminga, sulaukiama pastabų, vyksta gyva akademinė 
diskusija. Lygiagrečiai tekstas pristatomas platesnei visuomenės 
daliai, kuri griežtąja prasme nepriklauso akademijai. Šį etapą 



 

95 
 

įgyvendinau tik iš dalies: pabaigtą tekstą perskaitė keli mokslininkai 
(Lietuvoje ir svetur), pasidalino savo kritinėmis įžvalgomis. 
Autoetnografijos tyrimo radiniai buvo pristatyti mokslinėje 
konferencijoje ir buvo publikuoti kaip šios disertacijos dalis.  

 
7.1.5. Autoetnografijos kokybės kriterijai ir kritika 

 
Kriterijai. Autoetnografiją rašančiai fenomenologinius tyrimus išbandžiusiai 
tyrėjai gali iškilti trikdis, nes tai, kas hermeneutinėje fenomenologijoje yra 
kokybiško tyrimo kriterijus, autoetnografijoje gali tapti „klampia pelke“ 
teksto paprastumui, aiškumui ir įtaigumui. Atlikdama duomenų rinkimą, jų 
analizę bei rašydama tekstą vis užkliūdavau už man įprasto, gan akylaus, 
fenomeno reikšmių ieškojimo. Tai tapdavo kliūtimi siekiant autoetnografinių 
tikslų. Todėl vis grįždavau prie autoetnografijai aiškiai nubrėžtų renkamų 
duomenų etikos, estetikos ir kokybės kriterijų (Pandeli et al., 2022). Skaitant 
ir vertinant autoetnografinį tekstą, galima prisiminti L. Richardson (1998) 
susistemintą kriterijų sąrašą: 

• Reikšmingas įnašas: tekstas reikšmingai išplečia supratimą apie 
konkretų socialinį reiškinį. 

• Estetika: tekstas yra meniškas, tinkamai ir estetiškai 
sukomponuotas, įdomus perskaityti, kviečiantis į refleksiją. 

• Refleksija tekste: autorius artikuliuotai įvardija savo santykį su 
nagrinėjama tema, tekstas atveria skirtingus analizės sluoksnius, 
atsiveria autoriaus asmeninė pozicija ir požiūris. 

• Teksto poveikis: skaitytojas veikiamas ir emociniu, ir 
intelektualiniu lygmeniu, provokuoja diskusiją, pajudina 
skaitančiojo poziciją, kelia klausimus. 

• Tikrovės išraiška: tekste įkūnyta gyvenimiškos patirties prasmė; 
patikimai aprašo kultūros, sociumo, asmens ir konkrečios 
bendruomenės gyvenamojo pasaulio realybę.  

Kritika. Nors autoetnografija yra vis plačiau pasirenkama XX a. pabaigos 
ir XXI a. pradžios metodologija, pasigirsta ir taiklios kritikos aidų, apie 
kuriuos verta užsiminti kalbant apie šios metodologijos kokybės kriterijus. Juk 
tais atvejais, kai skaitytojai įvardija šios metodologijos pavojus, kartu jie 
atskleidžia itin nekokybiškus tyrimo segmentus.  

• Ir vėl etika. Nors autoetnografai brėžia etinių įsitikinimų ir 
veiksmų ribas, jie patys pripažįsta, kad „nėra jokių galutinių 
taisyklių ar universalių principų, kurie tiksliai nurodytų, kaip 



 

96 
 

elgtis kiekvienoje situacijoje ar santykiuose, su kuriais galite 
susidurti, išskyrus miglotą ir bendrą nepadaryk žalos principą“ 
(Ellis, 2007, p. 6). 

• Nerimastingumas. Autoetnografas reikšmingą savo gyvenimo 
etapą, galbūt net krizinį laikotarpį, tampa pažeidžiamas, tai 
rašančiajam kelia įtampą ir nerimą (Megford, 2006, p. 859). 

• Narcisistinės gaidos. Autoetnografija labiausiai kritikuojama dėl 
galimo tyrėjo susitelkimo tik į save, savo patirtį, požiūrį ir 
jausmus (Atkinson, 1997; Coffey, 1999). 

• Nerealumas. Kai tyrimui pritrūksta tikrovės duomenų metmens, 
tuomet tai gali tapti ne moksliniu tyrimu, bet fantastika (Walford, 
2004, p. 411). 

Beveik visą kritiką autoetnografai įveikia laikydamiesi kokybiško teksto 
rašymo kriterijų, tačiau beveik neįmanoma įveikti nerimastingumo: juk 
rašantysis atveria asmeninį išgyvenimą ir lieka pažeidžiamas. Todėl jis dažnai 
lydi beveik kiekvieną, kuris rizikuoja įtaigiai bei atvirai atlikti autoetnografinį 
tyrimą (Megford, 2006).  

7.1.6. Tiltas: integruoto20 katalikiško ugdymo pradžia 
 

Įtraukiojo katalikiško ugdymo procesas prasidėjo su pirmosiomis 
integruotomis katalikiškomis mokyklomis. Tiksliau kalbant, visas įtraukusis 
ugdymas Lietuvoje prasidėjo katalikiško ugdymo kontekste. Taip pat ir 
aplinkos pritaikymas bei pedagogų praktinis pasirengimas dirbti su įvairią 
negalią bei skirtingus gabumus ir / ar poreikius turinčiais vaikais prasidėjo nuo 
integruotų katalikiškų mokyklų įkūrimo idėjos ir kasdienybės praktikos. Šis 
disertacijos skyrius apima 2004–2005 m. įvykius. Pasakojami įvykiai tampa 
lyg tiltu į 2011–2022 m. vykusius procesus.  
 

7.1.7. Langai 
 
Tai buvo pirmas rytas, kai atsibudau vienuolyno celėje. 2004 m. gruodis, 
mėnesis iki mano dvidešimtojo gimtadienio. Ta proga vyresnioji leido ilgiau 
pamiegoti. Kėliausi be žadintuvo, truputį po aštuntos. Pasirąžiau, uždegiau 
kiek per ryškią šviesą, marksčiausi, priėjau prie lango, atitraukiau užuolaidas. 
Maždaug septyniasdešimties laipsnių kampu į mane žiūrėjo kitas antrojo 
aukšto langas. Tiksliau, keturios akys. Iš galinio klasės suolo. Žiūrėjo į mano 

 
20 Aprašomojo laikotarpio metu įtraukusis ugdymas buvo vadinamas integruotu 

(Galkienė, 2021). 



 

97 
 

suveltą ševeliūrą ir prasisegusią rožinę pižamą. Pamačiau, kaip akys ėmė 
kikenti, todėl po akimirkos į mano rytinę iliuminaciją sužiuro ir likę mokiniai. 
Kol į prezentaciją neįsitraukė ir mokytojas, mikliai užtraukiau užuolaidas, 
išjungiau šviesą ir įšokau į atgal lovą. Užtraukiau antklodę ant galvos. Taigi 
atsibudau ne tik vienuolyne, bet ir pastate, kuris yra mokykla. Katalikiška 
vidurinė mokykla. Kaži, ar tie besijuokiantys dabar mane pažins koridoriuje? 
Ar pradės šaipytis ir pasakoti kitiems apie pliką mokytoją lange? 

*** 

Kai išsiunčiau kvietimą dalyvauti tyrime, Ausmė atsiliepė klausdama, ar 
galime keliems mėnesiams pokalbį atidėti. Tuo metu dauguma išgyvenome 
sunkų karantiną, o prisiminimai apie įtraukųjį katalikišką ugdymą jai atrodė 
per sunkūs, nepakeliami. Tikrai norėjau išgirsti šios merginos, kuri nuo 
pradžių mokėsi tiriamoje mokykloje, pasakojimą. Atrodė nepaprastai svarbu 
išgirsti neįgalaus asmens balsą, todėl sutikau palaukti. Po daugiau nei trijų 
mėnesių Ausmė parašė žinutę ir mes prisijungėme prie Zoom platformos 
atviram pokalbiui apie išgyvenimus mokykloje. Dalis šio interviu tapo 
hermeneutinio fenomenologinio tyrimo medžiaga, kita dalis – 
autoetnografinio pasakojimo istorija. Ausmės istorija sodri ir sukrečianti. Jai 
aprėpti vien trumpos hermeneutinio fenomenologinio tyrimo istorijos bei 
aprašymo neužtenka.  
 
Iš susitikimo su Ausme:  
V: Iš pradžių kviesčiau pasidalinti, kaip atsidūrėt toje mokykloje? 
 
A: Mokykloje aš atsidūriau labai paprastai: 1999 metais ji buvo absoliučiai 
vienintelė mokykla mieste, pritaikyta neįgaliesiems, neskaitant specialiųjų 
mokyklų. Nes mano mama net nesvarstė manęs išleisti į specialią mokyklą dėl 
to, kad mano intelektas yra gal ne pats aukščiausias, bet, nu, tikrai, kaip 
paprasto vaiko. Intelektas nepažeistas, tai mama tikrai net nesvarstė manęs 
leisti į specialiąją mokyklą. O to[kia] bendrojo ugdymo mokykla buvo 
absoliučiai vienintelė. Tai taip aš ir patekau į tą ikimokyklinio ar 
priešmokyklinio, nepamenu, kaip ji tiksliai vadinasi, klasę. Nu, tas darželis 
vadinamas. O baigiau mokyklą, 12 klasių, 2012 m. Dabar galiu papasakoti 
patį ryškiausią atsiminimą. Tu nepyk, bus nemalonu klausytis, bet prie to 
įvykio aš vis grįžtu, žinai, iš naujo. Pirmą kartą tai ištarsiu garsiai. 
 
V: Žinoma, aš nepyksiu. Noriu išgirsti Jūsų istoriją. 
 



 

98 
 

A: Penktoj klasėj pirmąkart gyvenime bandžiau šokti pro langą. Ir žinau, kad 
ne aš pirma, ne aš paskutinė toje mokykloje bandžiau žudytis. Tuo metu vyko 
tėvų skyrybos, tėvai manęs nepasidalino, šeimoje likau nesuprasta, nu va, 
tokie dalykai. Aš būdavau arba mokykloje, arba namie, toks buvo mano 
gyvenimas. Pagrindinis socialinis gyvenimas buvo mokykloj. Aš mokykloj 
lankiau gal 15 būrelių vienu metu.  
Aš nelabai atsimenu, kas tiksliai iki tol vyko, bet aš atsimenu tą patį įvykį. Aš 
tuo metu važinėjau pakankamai mažu vežimėliu, aš pati tuo metu [2005 
metais] buvau tik penktokė. Važiavau iš antrojo aukšto į tikybos kabinetą, 
žodžiu, buvo pertrauka ir kažkodėl per pertrauką trečiame aukšte nieko 
nebuvo. Įvažiavau į trečią aukštą ir pamačiau atidarytą langą prie tikybos 
kabineto, ir tada kažkoks man impulsas iššokt pro tą trečio aukšto langą. Ir 
supratau, aš gyva neliksiu, jeigu aš iššoksiu, nes tai yra aukštai. Bet man 
nepavyko persisverti per palangę, nes aš buvau tuo metu per žema, tiesiog 
vežimas buvo per žemas. Aš buvau per žemai ir tiesiog nepavyko. Tada aš 
kažkaip susivokiu, lyg keptuve per galvą gavus, susivokiu, kas įvyko. Tada 
pradėjau labai dažnai kvėpuoti. Atsikvėpavau. Įkvėpiau, iškvėpiau, 
apsidairiau, nieks nemato ir nuvažiavau į tikybos kabinetą. 

 
V: Ar Jūs kam nors apie tai paskui pasipasakojot? 

 
A: Ne, kaip sakiau, aš Jums pirmai pasakoju. Ten patyčios būdavo ypač 
stiprios iki primušimo, ta prasme, manim nepatikėdavo, nes, nu, tiesiog 
katalikiška mokykla. Katalikiškose mokyklose taip nebūna. 
 
*** 

Pokalbis su Ausme mane sukrėtė. Po kelių dienų paskambinau 
konsultuojančiai profesorei. Ji patarė neužsikabinti už suicidinių temų, sakė, 
tai – ne edukologijos sritis. Beveik pusmetį transkribuotas pokalbio su Ausme 
tekstas buvo padėtas į šalį kaip nenaudotinas, perteklinis. Prie jo grįžau vos 
pradėjusi rašyti tekstą apie pirmąją savo, kaip mokytojos, patirtį katalikiškoje 
mokykloje. Supratau, kad labiausiai pirmojoje pedagoginėje praktikoje 
bijojau mokinių ir mokytojų patyčių. Jaučiausi nepatyrusi, pažeidžiama, 
svetima ir kitokia.  

Tuomet peržiūrėjau interviu su Ausme vaizdo įrašą. Suprantama, jokia 
mokykla negali būti visiškai išvaduota nuo patyčių ir skausmingų patirčių, 
kurias mokiniai atsineša iš šeimos. Katalikiška mokykla taip pat. Įtrauki 
mokykla juo labiau. Apdairiai grįžau prie suicidinių bandymų temos per 
patyčių mokykloje prizmę, atsiremdama į kitų edukologų atidą šiems 



99 

sudėtingiems ir sukrečiantiems reiškiniams (Ranahan, 2020; Islam, 2021 ir 
kiti).  

Tiesa, edukologai suicidinio bandymo fenomeną tiria kitaip nei 
suicidologai, neišanalizuoja šių skaudžių minčių ir bandymų priežasčių, tačiau 
įsisąmonina, kad reiškinys vyksta mokykloje, jame įvairiais būdais dalyvauja 
mokiniai ir mokytojai. Šiandien šis švietimo pasaulio tikrovės aspektas yra 
svarbus ne tik plačiau žinomoms socialinėms prevencijos programoms, bet 
vertas skvarbesnio dėmesio diegiant įtraukųjį ugdymą Lietuvos švietimo 
sistemoje. Idant vėliau, atsigręžę į dešimties ar penkiolikos metų įtraukios 
mokyklos patirtį, neturėtume abejoti, ar 2024 m. planuoto įtraukiojo ugdymo 
diegimas bus padaręs daugiau naudos, ar, kaip pastebi K. Kowalas (2018), 
žalos negalią turinčiam vaikui ir jo klasės draugams.  

Vis grįžtantis Ausmės prisiminimas yra skaudus, tačiau nepaprastai 
artimas ir kitų šalių (skirtingų kontinentų) mokyklų neįgalių paauglių 
patirtims. Kokybiniame tyrime galiu atverti ir atjausti asmens, turinčio orumą, 
vardą, veidą, balsą, charakterį, istoriją bei dabartį, patyrimą. Tai padeda 
jautriau įsiklausyti ir perskaityti E. S. Jones ir D. J. Lollaro (2008) kiekybinio 
tyrimo išvadas, jog fizinę negalią turintys mokiniai dažniau bando nusižudyti 
(visų atvejų p ≤ 0,05) nei jų bendraamžiai, kurie neturi fizinės negalios. Tokia 
įžvalga įtrauktį diegiančioje Lietuvoje, kuri tris dešimtmečius užima per 
aukštas pozicijas savižudybių statistikoje, galėtų būti svarstoma ypač 
dėmesingai (Alčauskienė et al., 2021; Čepulienė et al., 2021).  

7.1.8. Laiptai 

Klausydamasi Ausmės pasakojimo grįžtu prie savo pirmosios pedagoginės 
praktikos, prie patyčių baimės. Dažnai norėjau pasislėpti po antklode ir tūnoti. 
Niekam apie tai nepasakojau, man buvo gėda. Ir nebuvo, kur trauktis, turėjau 
ištverti, išlipti iš lovos ir eiti į mokyklą. Juk aš buvau jų mokytoja! 

Mokytojai visuomet lipdavo laiptais. Nebent lydėdavo Roką, Ausmę ar 
Mindaugą, kurių vežimėlius reikėdavo įstumti ir išstumti pro užsiveriančias 
duris. Tikybos klasė buvo trečiame aukšte. Ropšdavausi neskubėdama, kad 
pamatyčiau kuo daugiau vaikų pertraukos metu. Juk pertrauka yra laikas, kai 
vaikai būna su tais, kurie jiems įdomūs ir svarbūs. Tą dešimties ar 
dvidešimties minučių atkarpą vaikai pagaliau gyveno savo santykių istorijas. 
Lipdama į antrą aukštą, pastebėjau, kad dvi sesės stovi apsikabinusios ir 
verkia. Norėjau prie jų prieiti, pakalbinti, bet nedrįsau. Taip kelias akimirkas 
stoviniavau ant laiptų, priešais šeštokų kasę.  



 

100 
 

*** 

Abi tąsyk verkusias seses pakalbinau vėliau, po septyniolikos metų. 
Giluminį interviu su kiekviena iš jų atlikau skyriumi. Dar nebuvau skaičiusi 
savo praktikos užrašų ir ašaringoji apsikabinimo scena gyvavo 
nepasiekiamoje užmarštyje. Jų klausiau apie santykius ir mokymąsi, norėjau 
sužinoti, ką gi reiškia mokytis įtraukioje katalikiškoje mokykloje. Kai tema 
apie patyčias iškilo interviu su Agniete metu, klausiausi galvodama, kad 
tikriausiai to tyrime neanalizuosiu, bet, kai apie tyčiojimąsi prakalbo ir 
Olivija, supratau, kad kokybinio tyrimo analizė turi eiti paskui 
pasikartojančias dalyvių patirtis, o ne paskui teoriškai sukonstruotą tyrimo 
viziją. 

Iš susitikimo su Agniete: 

V. Kaip jūs kaip klasė sutarėt? Kaip klasės klimatas ir nuotaika? 

A: Aš, žinai, galvoju, kad tas klimatas ir nuotaika, ką aš ryškiausiai atsimenu, 
kad mes visi naujokai, visi suėję iš skirtingų mokyklų ir tas mums, matyt, 
užtruko apsiuostyti, kažkaip pažinti vieniems kitus ir tapti klasės kolektyvu. Aš 
neturiu tokio prisiminimo, kad mūsų klasė būtų labai vieninga. Man atrodo, 
kad ji buvo ganėtinai tokia pasiskaldžiusi. Tokiomis grupelėmis 
apsiskaldžiusi. Turiu aš nelabai kokių atsiminimų savo adresu. Nežinau, gal 
ten ir galėtum patyčiom vadinti tą. Na, nelabai piktybinėmis kažkokiomis. 
Nebuvo jokios tokios vienybės ypatingos ir gal net dirbtinės. Nes kolektyvuose 
būna visaip, pagal kažkokias tai asmenybes, pagal savybes ten žmonės 
klijuojasi arba skaldosi. Buvo „kietųjų“ grupelė, tokių ryškesnių, garsesnių 
vaikų. Labiau matomų. Mes nebuvom, mes nepriklausome tam flangui. Mes 
dabar su neįgaliaisiais nei vienu ryšio nepalaikom. O su kitais klasiokais yra 
kažkokie tai pabendravimai Facebook lygio. Tokie. Išsikvėpę. Turiu nuvilti, 
nevieninga ta klasė mano prisiminimuose. Tai būtų ir neintegruotose klasėse, 
tokios standartinės temos mokyklose. 

V: Minėjai patyčias. Ar tai „kietieji“ iš „ne kietųjų“ tyčiojosi? 

A: Aha. Aš tai atsimenu, kaip mes su Olivija liūdėjom. Mokykla gaudavo daug 
labdaros. Hm, tais laikais. Ir gavo mokykla kažkokių ten saldainių. Ir mums, 
visiems vaikams, po pakelį tų saldainių padalino. Ir aš tokią sceną atsimenu: 
mes visi jau tuos saldainius buvom gavę, jie jau buvo išdalinti, ir mes tuos 
saldainius pasidėjome. Mes skirtinguose suoluose sėdėjom ir pasidėjom ant 
stalo tą pakelį. Ir mes buvome išėjusios repetuoti, jaučiu, vėl kokios nors 
psalmės, žodžiu, iš klasės, į kitą aukštą lipom. Ir kai parėjom, dauguma, o gal 



 

101 
 

visi buvo išėję namo. Mūsų saldainiai išplėšti, išmėtyti, išvalgyti. Popieriukai 
pakeliui, ant laiptų, sušiukšlinti. Aš nežinau, gal jiems tai buvo žaidimas, bet 
aš tą labai skaudžiai priėmiau. Į mano daiktą, į mano kažkokią tai teritoriją, 
į mano erdvę įlįst tiesiog. Žinai, tas pakelio išdraskymas, jaučiausi kažkaip 
giliau, kaip psichologinis patyrimas, kaip nepagarba. Tai labai gerai 
atsimenu: ir pykom, ir verkėm mes ten. Tų klasiokų nebematyt ir nebebendraut 
[su jais] norėjosi. Buvo labai skaudu. Nu, bet paskui grįžom namo, 
prakvėpavom, pabuvom, apšnekėjom ten juos, kaip mokėjom tada abidvi, 
kažkaip apvarėm tada ant jų žodžiais ir viskas. Ir kitą dieną vėl į mokyklą 
atgal. Norėjosi šiaip tai priklausyti ir norisi būti prie tų lyderių, tai labai ir 
nesureikšminom. Bet, kad būtų kažkokių patyčių tokių baisių, ryškių, 
nuoseklių, pastovaus žeminimo, nepastebėjau, kad klasei daugiau tokių būtų. 
Čia tokia asmeninė patirtis, epizodas gal. Net mamai ir jokiems suaugusiems 
nesakėme. Tai buvo juokelis, tik jis labai skaudžiai man jautėsi.  

Iš susitikimo su Olivija: 

V: O kaip sutarėt su klasiokais?  

O: Mes daugiau dviese buvom, žinai, iš mūsų šaipėsi, nes mūsų mama buvo 
mokytoja. 

V: Skaudžiai šaipėsi? 

O: Ne, gal. Prisimenu, kartą tai tikrai bjauriai, nu, labai nemalonu buvo. Mes 
gavom dovanų, buvo labdara ar akcija, nepamenu. Nu, tai gavom lipdukų. Ir 
juos palikom klasėje. Paskui radom išmėtytus, ant spintų ir laiptinės sienų 
priklijuotus. Ir mes nežinojom, kas, žinai, buvo taip pikta, skaudu.  

V: Ar kam nors pasisakėte apie šį įvykį? 

O: Neatsimenu, gal mamai ir pasakėm, bet ji nenorėjo daryti triukšmo, tai 
rytojaus dieną grįžom kaip niekur nieko: ji mokytojaut, mes mokytis. 

Vėl grįžusi prie pokalbio su Ausme transkripto, pastebėjau, kad kiekvienas 
klausimas apie santykius pasisuka į patyčių temą. Pavyzdžiui, ištrauka apie 
klasės vaikų santykius: 

V: O kiek buvo vaikų, kokie buvo klasės vaikų santykiai? 
 
A: Tikrai neatsimenu, kiek buvo žmonių, tai buvo prieš daugiau kaip 10 metų. 
O santykiai mano su klasiokais visais laikais buvo labai prasti. Tikrai, kodėl, 
nežinau. 21 m. man nustatė psichikos sutrikimus. Bet tai aš visais laikais 
buvau tokia keista ir kitokia. Labai nemėgdavau su vaikais bendrauti ir, 



 

102 
 

manau, kitaip bendraudavau, tiesiog aš buvau kitokia. Ir primušta buvau, 
antroje klasėj mane klasiokai išstūmė pro duris ir nustūmė nuo laiptų. Aš 
vežimėlyje sėdžiu, tai su vežimėliu nustumta buvau. Nepamenu, dėl ko, 
priežasties, tikrai, tik pamenu pačią patirtį.  

 
V: Tai jei Jus išstūmė pro duris? Laiptais žemyn? Kas tada nutiko? 

 
A: O mane pagavo, vežimas tai skrido, bet mane pagavo. Kaip tik mūsų klasės 
auklėtoja, pradinių klasių mokytoja, lipo laiptais, vėžimas nuskrido, o mane 
pačią, mane pagavo leidžiantis. Aš nelabai susižeidžiau. 

 
V: O kaip paskui grįžot į tokią klasę? Ar visi vaikai taip elgėsi?  

 
A: Aš atsimenu ryškiai apie aštuonis veidus. Aštuoniese. Dalis rėkė: „Stumk.“ 
O dalis – stūmė. Dalis tylėjo. Tuo metu buvau pratusi prie patyčių. Apskritai, 
patyčios buvo nuolatinis dalykas. Nuo penktos klasės jau prasidėjo ir 
mokytojų patyčios.  
 
V: Ar kreipėtės pagalbos dėl patirtų patyčių ? 
 
A: Na, iki 4 klasės buvo mokytojo asistentė, ji labai smarkiai kariavo su 
patyčiom, tiesiog nesėkmingai, bent man tikrai padėdavo, aiškindavosi 
kiekvieną kartą. Nuo 5 klasės tai nelabai kam rūpėjo, nelabai kam buvo 
įdomu. 
 
V: Ar kreipėtės pagalbos nuo 5 klasės? 
 
A: Tai... Sakydavo: tai čia užaugs, išaugs, nekreipti dėmesio. Atsiribok, kažką 
tokio. Arba kartais irgi sakydavo mokytojai, kad pati kalta. Būdavo ir tokių, 
kurie sakydavo, kad nu, tai neužkliūk niekam, žodžiu, pati kalta ar praeis.  
 
V: Ką tada išgyvenote? 

 
A: Turbūt tiksliausias žodis būtų – nepriėmimas. 
 
V: O ką reiškia būti priimtai? 
 
A: Kaip pasakyti? Nu, tiesiog turėti vietą pasaulyje, galėti būti tokiai, kokia 
esi. Tai, kad vaikai manęs nepriėmė tuo metu, tai susigyvenau su tuo. Yra tas 
vaikų žiaurumas, bet žiaurumas ateina iš suaugusių.  



 

103 
 

 
V: Tai neturėjote artimų žmonių? Galbūt vienas kitą atjausdavot? Žmonės, 
turintys negalią, nesityčioja vienas iš kito? 
 
A: Pas mus visi iš visų tyčiojasi, žiauriai, žmonės, taip pat turintys negalią, 
tyčiojasi iš tų, kurie, tarkim, nediagnozuoti, sveiki. Už tai, nežinau, kad 
prasčiau apsirengęs. Ir aš pati savo laiku tyčiojausi. Žodžiu, tikrai 
nedraugiškai.  
 
*** 
 

Atsispausdinau ir iškirpau trijų tyrimo dalyvių tekstų apie klasės santykių 
ištraukas. Atrodė reikšminga, prieš aprašant ir analizuojant Ausmės patirtį, 
suprasti, ar patyčios buvo vienoje konkrečioje klasėje, ar jos buvo mokytojų 
toleruojamos, ar buvo tyčiojamasi tik iš vaikų, kurie turi negalią? Turiu 
prisipažinti, kad pati vaikščiojau tais pačiais koridoriais, lipau tais pačiais 
laiptais, stebėjau tuos pačius įvykius, bet nesupratau, kad baimė patirti 
patyčias iš tikrųjų buvo pagrįsta vyravusia bendravimo kultūra. Bet tuo pačiu 
metu nežinojau, kas iš tiesų vyksta mokykloje, kai vykdoma integracija (tuo 
metu taip buvo vadinama įtrauktis). 

Skaitant transkripcijas, patyčių tema vis iškildavo. Kartais pati Ausmė 
buvo vaikų patyčių auka, kaip tai nutiko Agnietei ir Olivijai. Kartais Ausmė 
jautė mokytojų patyčias (nuo penktos klasės jau prasidėjo ir mokytojų 
patyčios / yra tas vaikų žiaurumas, bet žiaurumas ateina iš suaugusių), kitais 
atvejais Ausmė pati tyčiojosi iš klasiokų (ir aš pati savo laiku tyčiojausi). 

Klausantis tų skirtingų alumnų pasakojimų, atsiveria katalikiškos įtraukios 
mokyklos pasaulis, kuriame patyčios buvo įprastas dalykas, gal net juokelis. 
Mokytojai ir mokiniai susvetimėja vieni su kitais ir su savimi pačiais, 
nesikalbama apie svarbius ir žeidžiančius dalykus (Buber, 1999; Silberstein, 
1990). Kartais (kaip pasakoja Ausmė ir Olivija) žodžiai tariami, bet 
informacijos perdavimas netampa prasmingu ir suartinančiu dialogu.  

Panašu, kad patyčių problema buvo nutylima, užglaistoma ar neigiama (tai 
neužkliūk niekam, žodžiu, pati kalta ar praeis). Tokiuose nutylėjimuose, 
problemos sumenkinime galima išryškinti bent penkias suaugusiųjų pozicijas 
patyčių klausimu: a) nežinoma, kaip tinkamai problemą spręsti, todėl ji 
paliekama savieigai, b) patyčios traktuojamos kaip menka problema, kuri 
praeis savaime, c) patiriama gėda, kad tokie dalykai vyksta katalikiškoje 
mokykloje, todėl vyksta neigimas ir slėpimas(is), d) problema menkinama ir 
kaltinamas tas, kuris patyria patyčias, ir e) nebyliai pritariama 
besityčiojantiems ir / ar tyčiojamasi kartu. Kad ir kurią poziciją rinkosi 



 

104 
 

suaugusysis, toji pozicija gali pagilinti ir gilina patyčių problemą, kuri 
nepriklausomai nuo kultūros, kalbos ar kontinento turi tiesioginį ryšį su 
paauglių suicidinėmis mintimis ir bandymais sau pakenkti (išsamūs tyrimai: 
Jungtinėse Amerikos Valstijose – Jones & Lollar (2008); Australijoje – Rigby 
(1997); Didžiojoje Britanijoje – Takizawa et al. (2014); Švedijoje – 
Annerbäck et al. (2013); Korėjoje – Kim et al. (2005) ir kitur – Cao et al. 
(2022)).  

Analizuojami pokalbiai su tyrimo dalyvėmis vyko 2021 metais. 
Prisiminimai, kuriais jos dalinosi, siekia 2004–2005 metus. Taigi praėjo 
šešiolika ar septyniolika metų, bet patyčių patirtys neužmirštamos, skaudžiai 
prisimenamos, nors viena absolventė, Agnietė, prisimena skaudžius jausmus, 
bet pačią situaciją vertina iš prisiminimų metu vyravusios patyčias 
menkinančios ir pervadinančios perspektyvos (tai buvo juokelis, tik jis labai 
skaudžiai man jautėsi).  

Įsigilinus į trijų toje pačioje integruotoje katalikiškoje mokykloje (bet 
dviejose skirtingose klasėse) besimokiusiųjų patirtis galima stebėti 
suaugusiųjų (veikiai dėl skirtingų priežasčių) nespręstą patyčių problemą, kuri 
skaudžiai palietė ir fizinę negalią turinčias absolventes (Ausmę bei Oliviją), ir 
negalios neturinčią Agnietę. 

Aprašiusi Ausmės, Agnietės ir Olivijos istorijas, nutariau pakalbinti 
panašiu metu bendrojo ugdymo mokykloje besimokiusį asmenį. Man buvo 
svarbu suprasti, ar patyčios, nukreiptos į specialiųjų poreikių turinčius 
asmenis, buvo tik katalikiškos mokyklos bruožas, ar pasitaikė ir kitur. Adriano 
istorija netikėtai papildo būtent Laiptų temą. Vaikinas turi autizmo spektro 
sutrikimą. Šio skyriaus kontekstą išplečia to paties laikotarpio pasakojimas 
(Adrianas mokyklą baigė 2007 metais, o pasakojami įvykiai sutampa si 
anksčiau analizuotų įvykių laikotarpiu, 2004–2005 m. sandūra). Jo papasakota 
istorija taip pat atspindi vaikų, turinčių specialiųjų ugdymosi poreikių, 
situaciją mokykloje. Palaipsniui patyčios Adrianą praktiškai atskyrė nuo 
mokyklos bendruomenės. 

 
Mokiausi mažo miestelio gimnazijoje. Klasėje buvo apie 30 vaikų. Aš 
mokykloje visiems mokytojams atrodžiau žioplas. Niekas man nediagnozavo 
ASD. Iki paauglystės mokiausi gerai, gerai sutariau su klasiokais. Paskui 
viskas pasikeitė. Jie pradėjo burtis į grupes, darydavo vakarėlius, domėdavosi 
madomis, o man tai nerūpėjo, todėl jie mane atstumdavo. Tiek atstumdavo, 
kad per pertraukas turėjau izoliuotis, po laiptais sėdėdavau. Kaip ufonautas. 
Ufonautu jie mane praminė. Jie iš manęs šaipydavosi, tyčiodavosi, aš 
susinervindavau, tada, pasak jų, „šnekėdavausi su dievais“. O man reikėjo 
nuo to „atsijungti“. Todėl slėpdavausi ten kiekvieną dieną beveik. Mane 



 

105 
 

traumuodavo ne tik klasė [klasiokai], bet būdavo ir iš mokytojų šiek tiek, nes 
ne visi mane suprasdavo, tai būdavau per visas pertraukas po tais laiptais 
kiekvieną dieną, kai tik būdavau mokykloje. Po to, kai buvau šešiolikos metų, 
mokiausi namie. Gaudavau vadovėlius, namie perskaitydavau. Mokykloje 
pasirodydavau retai. 

7.1.9. Žvilgsniai 

Septintokai jau šurmuliavo klasėje. Tikybos klasė turėjo dvejas duris. Pro 
vienas iš mokyklos įeidavo vaikai, pro kitas – mes, seserys, patekdavome iš 
vienuolyno į mokyklą. Tokia erdvė, kuri buvo nei mokykla, nei vienuolynas. O 
gal buvo ir mokykla, ir vienuolynas. Aš klausiausi už savo durų ir laukiau 
pertraukos pabaigos. Kvėpavau giliai, kartojausi vakar išmoktus vaikų 
vardus: Antanas, Birutė, Jonė, Akvilė, Darius... Suskambėjo muzika, prasidėjo 
pamoka. Aš įėjau, vaikai atsistojo. Tai trikdo, kai kiti, vos įėjus, atsistoja, 
užtyla ir sužiūra. Pasisveikinau ir paprašiau visų atsisėsti. Paskutinėje eilėje, 
per vidurį mačiau išsikišusią šviesių plaukų galvą. Tai buvo Darius. Ačiū 
Dievui, atsimenu jo vardą. Nusišypsojau ir pasakiau: 

– Dariuk, atsisėsk. 

– Mokytoja, aš jau sėdžiu, – tepasakė stambus aukštaūgis mokinys.  

Sutrikau ir atsiprašiau. Vaikai juokėsi. Žiūrėjau į Darių apgailestaudama, jis 
susigūžė galiniame suole, nuleido akis. Kažkas garsiai pakomentavo: 
„Mokytoja, kodėl jūs tokia raudona?“  

*** 

Tai, kaip žvelgiame į kitą, tai, kaip žvelgiame vienas į kitą, iš esmės 
apibrėžia santykį. Žvilgsnis atveria visą santykio perspektyvą, dar prieš 
pasisveikinant, susipažįstant, dar prieš prakalbant (Merleau-Ponty, 1993; 
Biernoff, 2005), žvilgsnis išduoda gyvenamąją tikrovę. Mokytojo žvilgsnis į 
mokinį atskleidžia lūkesčius ir tam tikrą poziciją, kuri a priori yra aukštesnė, 
tradiciškai apibrėžiant, toji pozicija yra galios pozicija (Foucault, 1980; 1983). 
Tai akivaizdu nuo akimirkos, kai mokytojas įeina į klasę, iki pat mokymosi 
rezultato ir vertinimo komentavimo (Grieshaber, 2000). Man įėjus, mokiniai 
užtilo, atsistojo ir sužiuro. Tokia frontali įžanga veda prie „bankinio koncepto“ 
(Freire, 2018), o pastarasis suponuoja santykį, kuriame mokytojas sandėliuoja 
į nežinantįjį naują žinojimą, prižiūri, vadovauja ir kalba, o mokiniai tyli arba 
kartoja, vykdo, atlieka užduotis (Fenech & Sumsion, 2007) ir tykodami žiūri. 
Laukiantis žvilgsnis skverbiasi ir laukia galios pozicijoje esančiojo klaidos. 



 

106 
 

Atidžiai tyrinėja, kad pagaliau pamatytų klaidą, tuomet griaudinčiu juoku ar 
kandžia pašaipa perimtų galią, kad trumpam sukurtų besipriešinantį chaosą 
(Nelson et al., 2010). Tai vyko daugybę sykių, vyksta dabar ir vyks tol, kol 
mokymosi esmė bus rasti ir parodyti klaidas, ugdyti fabrikui, įmonei, valstybei 
ar kitam užsakovui palankias klusnumo ir produktyvumo savybes (net jei jas 
vadinsime skirtingomis kompetencijomis). O kol kas jie tyko, kol įeisiu ir 
suklysiu. Kol mano žvilgsnis susitiks jų žvilgsnį ir visa kalėjimo santvarkos 
sistema (Foucault, 1977) tilps mūsų frontaliame susižvalgyme.  

Net jei suolus sustumdysime ratu, o mokytoją vadinsime vardu, 
kiekvienam duosime po kompiuterį, o mokiniai galės į jį kreiptis, kai reikia 
pagalbos, sisteminė galios pozicija lieka vertinimuose, susitelkime į neatliktus 
uždavinius (net jei juos vadinsime projektais), padarytas klaidas ir 
neklausinėjantį (ir tikrai, kodėl gi jie pamokos metu neturi klausimų?), bet 
klusnų elgesį (Tulis, 2013). O gal mokytojas nenori sisteminiu žvilgsniu 
matuoti laisvų ir kūrybingų būtybių, kurios kartu su juo ar ja šias 45 minutes 
dalinasi gyvenimu (Freire, 2018). Galbūt aš nenoriu galios, kurią man duoda 
įsišaknijusi kontrolės sistema? Galbūt noriu rizikuoti būti pažeidžiama ir ne 
mokyti, bet kurti dialogą bei kartu mokytis? Sulaukti klausimų prieš 
suteikdama atsakymą (Freire & Vittoria, 2007; Freire & Faundez, 1992), 
ieškodama kartu su vaikais naujų atsakymų ir naujo mokymosi modelio, vis 
naujų jungčių (Deleuze & Guattari, 2004). Žinoma, sistema nepakenčia 
netikslumų ir kūrybingumo. Ji suvaldo, prikausto mokytojo žvilgsnį prie 
tikslų, uždavinių, siekinių, rezultatų, ataskaitų. Ne tik pateikdama 
atsiskaitomybes simbolizuojančių dokumentų (Ferraris, 2012; 2013) žmogui, 
ne mašinai, neaprėpiamą kiekį, bet ir surikiuodama bei suspausdama tas visų 
tipų ataskaitas laike. Beprasmybė ir dokumentinė kontrolė (Ferraris, 2018) 
prigesina mokytojo žvilgsnį, pamažu jį iškreipia. Taip suplėkusioje sistemoje 
nebelieka trikdžių, tik paklusnumas ir nusivylimas.  

Dar sudėtingesnė situacija katalikiškoje mokykloje. Ji yra ne vienos, bet 
kelių (valstybės ir Bažnyčios) sistemų dalis (Stern & Buchanan, 2021). 
Deklaruodama mylinčią, atjaučiančią ir gailestingą atožvalgą į vaiką (Mt 18, 
2–6), turi kurti ir palaikyti izoliuojančią iliuziją, kad mokytojai ir mokiniai 
vieni kitus mato mylinčio Dievo šviesoje, brolystės ir seserystės atmosferoje 
(Mt 23, 8–12). Tačiau tokios ugdymo įstaigos žinomos dėl jas lydinčio 
susvetimėjimo, izoliacijos ir elitizmo, kurie piktina šias savybes perimančius 
vaikus (Stern & Buchanan, 2021; Merkys et al., 2019). Juk nei vienas 
katalikiškos mokyklos narys nenužengė iš Dangaus, dalis visų mokytojų 
rengiami juos ir vaiką žalojančioje ugdymo sistemoje, kiekvienas vaikas 
ateina iš jo vaikystę iškreipusios pasiekimų ir kompetencijų vertinimo įstaigos 
(darželio).  



 

107 
 

Tai kaipgi vis dėlto įsisenėjusioje sistemoje (arba kelių tokių sistemų 
derinyje) įvyksta laisvų ir atsakingų, kūrybingų ir tikrą viltį nešančių asmenų 
susitikimas ir mokymasis? Vadinamojo divergentinio tipo asmenybės sugeba 
ne maištauti prieš sistemą, bet ja pasinaudoti, eikvoti jos išteklius, ją sekinti ir 
kantriai bei išmintingai veikti jai priešinga kryptimi (Ward-Steinman, 2004; 
Mažeikis, 2022). Šis divergentinį mąstymą palaikantis judėjimas daugiau 
skleidžiasi neformaliajame švietime (Scott & Lewis, 2017), tačiau ir 
formaliajame ugdyme matome galimybių, kai mokinių ir mokytojų žvilgsniai 
susitinka ne iš galios ir prispaustojo pozicijų, bet laisvame tapsme (Müller & 
Pietzner, 2020). Deja, tos galimybės apima neformalių veiklų (liaud. būrelių), 
išvykų, bendradarbiavimo projektų, konsultacijų ir pertraukų laiką. O tai jau 
šis tas. Tai yra laikas, kai deklaruojami įtraukties ir artimo meilės principai 
gali rasti dirvą ne tik sudygti, bet ir įsišaknyti.  

 
*** 

Paprastai per ilgąją pertrauką mano sesė [vienuolė] Amelija su manimi 
nepietaudavo. Tuo metu ji mūsų vienuolyno valgomajame gerdavo kavą su 
mokyklos darbuotojais, kartais kavytės skanauti užsukdavo ir vienas kitas 
vyresniokas. Manęs nekviesdavo. Iš pradžių šiek tiek sutrikau, bet prisitaikiau. 
Sykį grįžau po pamokos pavargusi ir alkana, įgriuvau į vienuolyno virtuvę ir 
radau Ameliją kalbančią su Goda, mokyklos [direktoriaus] pavaduotoja. 
Amelija buvo padėjusi ranką ant mokytojos peties ir švelniai į ją žvelgė. 
Mokytoja kaire ranka servetėle šluostėsi nosį, o dešinės rankos smilium valėsi 
paakius. Juodas dažas tekėjo jos žandu. O, visai pamiršau! Juk tądien buvo 
Godos dukters Mingailės pirmosios mirties metinės.  

Sesė Amelija savo mokinių nepamiršdavo. O kavos ji išgerdavo daug. Niekada 
viena. 

*** 

Taigi neformalūs katalikiškos mokyklos bendruomenės narių susitikimai 
tampa proga išgyventi „pagonių kiemo“21, atviros ir į kiekvieną sutiktąjį 
žvelgiančios katalikiškos mokyklos tikrosios misijos ir prasmės išskleidimo 
laiką. Svarbu tai, kad taip dažnai katalikiškų ugdymo įstaigų cituojami 
Bažnyčios dokumentai (pavyzdžiui, Gervytė (2019), Gravissimum 

 
21  „Pagonių kiemas“ yra popiežiaus Jono Pauliaus II (1982) įsteigtos kultūros tarybos 

iniciatyva, kuri nurodo į simbolinę analogiją su istorine Jeruzalės šventykla, kur 
egzistavo specialus kiemas tiems, kuriuos žydai vadindavo pagonimis. Šia 
iniciatyva siekiama sukurti erdvę tikinčiųjų ir netikinčiųjų dialogui (Ravasi, 2019). 



 

108 
 

educationis, 1965; The Catholic School, 1977; Katalikai pasauliečiai – 
tikėjimo liudytojai mokykloje, 1982; Žmogiškos meilės ugdymo gairės, 1983; 
Katalikiškoji mokykla ant trečio tūkstantmečio slenksčio, 1997 ir kiti), negali 
būti įgyvendinti švietimo sistemoje, kurioje nėra vietos dialogui, pagarbai ir 
laisvo žmogaus ugdymui. Atvirumas, neformalumas, prieinamumas, 
pasitikėjimas, rizikuojantis virsti pažeidžiamumu, visiškas elitizmo teikiamos 
galios atsisakymas veda į naujo katalikiško ugdymo aušrą (Greenleaf, 2002; 
Tokiu būdu „[a]teityje sėkmės sulauks būtent ne selektyvios, bet prieinamos 
visiems katalikiškos ugdymo įstaigos“ (Gervytė, 2019, p.15). 

Iš pokalbio su Olivija: 

Kartą mes su Agniete laukėme mamos jos kabinete. Ką tik buvo prasidėjusi 
pertrauka, ji tuojau turėjo ateiti. Ant jos stalo buvo lyg koks sąrašas ar lentelė. 
Tai buvo vaikų, turinčių negalią, sąrašas. Skaitėme jį susidomėjusios. Tai 
pačioje stulpelio pabaigoje mes atradome mano vardą ir pavardę. Labai 
sutrikau. Tada sužinojau, kad ir aš esu neįgali. Žinai, mokykloje niekas 
nekalbėjo ir nežiūrėjo į mane kaip neįgalią, todėl aš nežinojau. O Agnietės 
tame sąraše nebuvo.  

*** 

Iš pokalbio su Tara: 

Aš pastebėjau, kad [mokykloje] per pertrauką nebepamatau tų žvilgsnių į 
save. Nes man būdavo normalu, kad parduotuvėj ar kažkur tai kitur tų 
žvilgsnių būdavo. Aš buvau prie jų pripratusi. Nebebuvo jie skausmingi, bet 
aš juos matydavau. Atsimenu, kaip atkreipiau dėmesį, kad jų, tų žvilgsnių, 
mokykloje nebėra. Ten vaikams buvo taip įprasta ir normalu, kad jie nelaikė 
mūsų kažkokiais kitokiais. Galbūt mane žavėjo tas jausmas, kad galėjom būti 
kaip namuose, būti tokia, kokia aš esu. Galbūt aš vis tiek prisitaikius kitaip 
dalykus daryti, nes negaliu taip, kaip sveiki vaikai daro. Negaliu eiti, kaip visi, 
turiu judėjimo negalią, gal kažkam tai atrodo labai juokinga. Bet ten, 
mokykloje, galėdavau ne tai, kad nebijoti, bet kitur būdavo nefaina, kad tu 
viešai kitaip kažkaip viską darai ir tada žvilgsniai ar dar kažkas. Mokykloje 
tu apie tai net negalvodavai. Ateidavai ir būdavai.  

Iki Nepriklausomybės Lietuvoje nebuvo matoma neįgalių asmenų, 
tiksliau, juos slėpdavo specialiose įstaigose ar artimųjų namuose (Genienė, 
2020). Visuomenė jų nematė, apie juos negalvojo, nesikalbėjo nei apie juos, 
nei su jais. Jei neįgaliajam tekdavo pajudėti iš namų, jį matantieji nepaprastai 
nustebdavo, sutrikdavo, įsistebeilydavo. Tyrimai atskleidžia, kad pirmieji iki 



 

109 
 

Nepriklausomybės negalią turintys asmenys, išdrįsę išeiti į viešumą ar lankyti 
ne specialią, bet savivaldybės bendrojo ugdymo mokyklą, patyrė ne tik 
smalsius, bet ir paniekinančius žvilgsnius bei menkinančius komentarus 
(Petrauskaitė, 2019; Šumskienė & Pūras, 2014). 

Tik atgavus Nepriklausomybę, 1991 m. priimti neįgaliųjų socialinės 
integracijos įstatymai, kurie siekė pokyčio, kad visuomenėje būtų pripažinti 
skirtingi asmenys, kad būtų sukurtos sąlygos neįgaliems mokiniams mokytis 
bendrosiose mokyklose, o visiems bendruomenės nariams veikti vienoje 
erdvėje (Galkienė, 2006). Praėjus beveik dešimtmečiui nuo pirmųjų neįgaliųjų 
viešo pasirodymo, buvo kuriamos pirmosios integruotos mokyklos, kuriose 
neįgalieji ir negalios neturintys vaikai galėjo kartu mokytis ir augti. Dalis 
vaikų patekdavo į mokyklą nežinodami, kad turi negalią, kaip tai nutiko 
Olivijai. Jie buvo dar besiformuojančios įtraukties, integracijos procese, 
kuriame neįgalumas dar kėlė nerimą ir tam tikrą sutrikimą. Paaugę vaikai 
pamažu atrado, kad yra kitokie, o globojanti ir atjaučianti aplinka padėjo jiems 
priimti kitoniškumą, nuosavą skirtingumą (Jezerskytė & Stasiulaitienė, 2015). 
Tačiau negalia dar buvo matoma kaip keistumas ir akivaizdus išskirtinumas 
(Giedraitienė & Vaičekauskaitė, 2002). 

Dar po dešimties metų Taros mokyklos draugai nebematys jos negalios, tik 
ypatybę ar merginos savybę. Skirtingų gabumų ir fizinių savybių turintys 
vaikai be pastangų priima tikrovę, kurioje dalis žmonių turi vienokią ar kitokią 
negalią. Tai bus įprasta. Tai bus normalu mokykloje, kuri jau dešimtmetį dirbo 
su bendruomenės požiūriu ir formavo priimančią aplinką (Galkienė, 2014). 

Dar po 10 metų Lietuvoje įsigali Švietimo įstatymo pakeitimas, 
numatantis, kad kiekviena mokykla privalo priimti kiekvieną vaiką, 
nediskriminuodama ir atsižvelgdama į kiekvieno vaiko, neįgalaus ar be 
negalios, specialiuosius poreikius. Įstatymas pakeistas, belieka pakeisti 
požiūrį, savo žvilgsnį, kad pajėgtume tą iššūkį priimti ir kantriai pereiti visus 
kitokio gyvenimo adaptacijos (įtraukties) procesus. Proceso metu teks 
išspręsti įsisenėjusias patyčių, pedagogų tinkamo parengimo ir aplinkos 
pritaikymo problemas, kad šis posūkis įtraukties link būtų sėkmingas 
kiekvienam ugdymosi proceso dalyviui. 

 
7.2. Antroji dekada: naujos kartos katalikiško ugdymo išskleidimas 

 
Šioje autoetnografinio tyrimo dalyje atskleidžiu katalikiško darželio 
sumanymą, atsiradimą ir atskirų segmentų suvienijimą bei kitoniško 
katalikiškumo tapsmą.  



 

110 
 

7.2.1. Paskaitos ir stažuotės 
 

Pasibaigus pirmajai pedagoginei praktikai, buvau pakviesta stoti į dar 
vieną studijų programą. Prie rytinių katalikų tikybos paskaitų Vilniaus 
pedagoginio universiteto Istorijos fakultete (T. Ševčenkos gatvėje) prisidėjo 
popietinės – Vaikystės studijų katedroje (Studentų gatvėje). Kaip žebenkštis 
lėkdavau per pusę miesto iš dieninių studijų į ištęstines. Išsikėliau iš 
mokyklos-vienuolyno ir apsigyvenau vienuolyne, kuris buvo tarp rytinių ir 
vakarinių studijų vietų. Tuometinis arkivyskupas sumanė atidaryti pirmąjį 
katalikišką darželį, todėl man teko spėriai mokytis.  

2007 m. gruodį arkivyskupija pradėjo projektuoti ir statyti vaikų 
poreikiams pritaikytą pastatą, o mums, seserims vienuolėms, teko greitai 
mokytis ikimokyklinio ugdymo vingrybių, pasirinkti ugdymo teoriją, parašyti 
pirmąją programą ir atlikti stažuotes, nes šis katalikiškas darželis turėjo tapti 
pirmuoju savarankišku katalikiško ikimokyklinio ugdymo centru. Nebuvo nei 
kalbos apie iki tol Lietuvoje abiem kojomis šlubavusį, „pritrauktą“ katalikišką 
ikimokyklinį ugdymą, kurio ugdymo turinys nuo valstybinio darželio skyrėsi 
tik tuo, kad vaikus išmokydavo poterių, o prieš Kalėdas į renginį pakviesdavo 
kunigą. Tokių darželių silpnoji grandis buvo ne tik aklai nurašyta valstybinė 
ugdymo programa, bet ir paviršutiniškas religinio ugdymo supratimas, 
formalus skambių krikščioniškų šaukinių kartojimas, atmiežtas liaudiško 
pamaldumo praktikomis, dažniau primenančiomis skrupulingus prietarus nei 
krikščionybę.  

Nukryžiuotojo Kristaus seserims teko atrasti, kas gi, jų supratimu, yra tas 
katalikiškas ugdymas. Prasidėjo stažuotės. 

 
*** 

Stažuotė Airijoje 

Klausiu kunigo Peterio, kurio parapijos žemėje įsikūręs katalikiškas darželis: 

V: Tikriausiai yra daug norinčių lankyti Jūsų darželį? Kaip atsirenkate 
vaikus? 

P: Priimame tik katalikų vaikus, žiūrime, kad vaikai būtų pakrikštyti, tėvai 
susituokę bažnyčioje, lankantys Mišias. 

V:Taip ir klausiate: ar sekmadieniais einu į Mišias? 

P: Būtent taip. Jei jie nori katalikiško ugdymo, patys turi taip gyventi. Kitaip 
bus veidmainystė. 



 

111 
 

Stažuotė Vokietijoje 

Valstybinio katalikiško darželio Bavarijoje direktorė ponia Helga rodo vaikų 
koplytėlę, mes žvalgomės, truputį kartu pasimeldžiame. Neištvėrusi pradedu 
klausinėti: 

V: Gal galite parodyti, kaip atrodo Jūsų ugdymo programa? 

H: Galime jums ją duoti, bet trumpai pasakysiu: mes ugdome vaikų dorybes 
per įvairias veiklas. Ši idėja kilusi iš Ispanijos. Veiklos yra antraeilis dalykas. 
Turime užauginti stiprią katalikų kartą, kaip sako popiežius Benediktas, 
turime jiems parodyti, kas gera, o kas bloga. 

Stažuotė Italijoje 

Vienuolių įkurta darželis-mokykla Romoje. Sesuo Desolata greitakalbe man 
išdėsto jau girdėtus dalykus, beveik snaudžiu. Prasideda negirdėtas motyvas. 
Suklūstu. 

Sesuo Desolata: Turime migrantų vaikų, musulmonų. Seserys yra priėmusios 
sprendimą evangelizuoti kitatikius per ugdymą. 

V: O migrantų tėvai sutinka su tokia strategija? 

D: Žinoma, nes nėra didesnės laimės, kaip pažinti mūsų Viešpatį, ar ne? 

V: Suprantu. O mokytojomis dirba vien seserys vienuolės? 

D: 80 proc. visų darbuotojų yra Gailestingojo Viešpaties Atleidimo seserys. 
Kiti – pasauliečiai. Bet jų tinkamų sunku surasti. 

V: Ką turite minty? 

D: Žinai, jaunimas dabar gyvena be santuokos, retai lanko bažnyčią, o jei 
pasiseka rasti gyvenančių ne konkubinate [gyvena kartu be santuokos], tai 
bus gėjus ar lesbietė. Vyresni žmonės dažniausiai būna išsiskyrę ir gyvena 
antroje santuokoje, tai ir vėl netinka. Labai daug nuodėmingo gyvenimo, 
vaikeli. Labai sunku rasti dorų žmonių mokyklai. 

Stažuotė Lietuvoje 

Grįžome į Tėvynę pakalbinti nevalstybinių katalikiškų mokyklų direktorių.  

Vienas jų buvo vienuolis, pagelbėjęs mums teisiniais ir ekonominiais 
klausimais. Pasibaigus pokalbiui apie darželio įstatus ir pedagogų 
atlyginimus, jis pasakė tai, ko niekada nebepamiršiu: 



 

112 
 

– Žiūrėk, geras katalikas yra ne profesija. Finansus patikėk tik aukščiausio 
lygio profesionalui. 

Kitos direktorės frazę norėčiau pamiršti, bet negaliu:  

– Mes jiems nesiaiškiname, kodėl vieni vaikai patenka į mūsų mokyklą, o kiti 
– ne. Patariu per atranką paklausti, kaip jie konkrečiai prisidės ir parems 
mokyklą. 

Buvau jauna, nemokėjau patylėti: 

– Bet tai galima svarstyti kaip auką ar net kyšį už priėmimą. 

– Ką Tu kalbi? Reikia dalintis atsakomybe, tai ir jų mokykla, turime kartu ją 
puoselėti ir kurti. Tai ir yra bendruomenė: kažkas padeda rankų darbu, kažkas 
finansais.  

*** 

Studijų metu aiškiai supratau, kad valstybiniams darželiams brėžiamas 
penkių kompetencijų (Monkevičienė, 2008) kelias mūsų sumanymui netinka. 
Besimokydama trumpai susipažinau su Marijos Montessori metodu. Su sese 
Vakare įsiprašėme į praktiką viename Vilniaus Montessori darželyje. 
Pasirodo, jo įkūrėjos tęsia dar prieškary Kaune vienuolių įkurto katalikiško 
Montessori darželio tradiciją (Vasiliauskaitė, 2020). Pamažu supratau, kad 
mūsų ugdymo programos bazę sudarys visuminis (apimantis visą vaiko 
gyvenimo tikrovę) ugdymas krikščioniška dvasia. Su seserimis sutarėme, kad 
taikysime Montessori metodo elementus (Montessori et al., 2017), kol būsime 
pajėgios sukurtą ugdymo programą įgyvendinti vien tik Montessori metodu. 

Išsyk atsisakėme krikščioniškų vertybių termino. Vietoje šio termino į 
programą surašėme visuminio ugdymo krikščioniška dvasia principus. 
Nebesižvalgėme į kompetencijas, pasirinkome ugdyti per santykį (vienų su 
kitais, su pasauliu, su kūrinija ir Dievu). Vienu judesiu nukirtome dvi šakas, 
ant kurių vainiko saugiai veiklas tveria visos Lietuvos katalikiškos įstaigos: a) 
atsisakėme krikščioniškų vertybių burtažodžio, kurį užrašius ar ištarus (tada, 
kaip ir dabar) Lietuvoje ir pasaulyje galima manipuliuoti ne tik ugdymo 
turiniu, švietimo bendruomene, bet ir šalies rinkėjų balsais (Arridu & Molis, 
2019); b) nutarėme nesiremti tuo metu ką tik į ikimokyklinio ugdymo gaires 
įtrauktu kompetencijų ugdymu. Pastarasis vis labiau įsitvirtino ir tapo raktu į 
visos ES švietimo sistemos vystymąsi. Nuėjome kitu keliu. 

 
 
 



 

113 
 

Iš 2009 metų dienoraščio: 

V: O kas bus, jei nebesusikalbėsime su kitais? Jei nevartosime termino 
„vertybė“? 

P.S. O nieko nebus. Vertybė yra vertenybės darinys. O vertenybė, žodyne 
parašyta – labai brangus daiktas: „Vėplys – didelė vertenybė. Jo mėsa ir 
taukai – pagrindinis eskimų, čiukčių maistas.“ 
 
Iš interviu (bernardinai.lt, 2011 01 26): 

Saulena: Kokiomis ugdymo mokyklomis ar mokytojais remiatės? 

Viktorija: Sėmėmės idėjų ir ugdymo patirties iš įvairių krikščioniškos ir 
šiuolaikinės pedagogikos šaltinių. Pasitikėjimo vaiku ir atsidavimo jam 
mokėmės iš šv. Kun. Jono Bosko. Pedagogo pagarbaus santykio su vaiku ir 
darnios aplinkos kūrimą perėmėme iš Marijos Montessori, tikėjimo tikrovės 
atskleidimo iš Noelle Le Duc; šiuolaikinė pedagogika mums atskleidė 
visuminio ir vientiso ikimokyklinio ugdymo vertę. 

S: Kas bus jūsų bendradarbiai? Ar jau turite suformavę auklėtojų komandą?  

V: Mūsų bendradarbiai augo kartu su darželio svajonės įgyvendinimu, nes 
būsimosios auklėtojos yra iš Emauso jaunimo grupės, kurią jau septintus 
metus lydime tikėjimo kelyje. Joje subrendo gražių dvasinių pašaukimų į mūsų 
Kongregaciją, taip pat kelios pasaulietės pasirinko pedagogių kelią. Tokiu 
būdu susiformavo kolektyvo branduolys, kuris nuo pavasario intensyviai 
įsitraukė į darželio steigimo, kūrimo procesą. 

7.2.2. Komanda 
 

Reikėjo atsirinkti vaikus. Primokytos kolegų iš kitų katalikiškų įstaigų, 
susidarėme vaiko priėmimo kriterijus. Kai po katalikiškumo egzamino išėjo 
trečioji kandidato į darželinukus šeima, mudvi su Vakare jautėmės prislėgtos. 
Išsyk suvokėme, kad toks vaikų „grožio konkursas“ yra nepriimtinas. Šeimos 
nežino atrankos kriterijų ir stengiasi įtikti meluodamos apie savo tikėjimo 
praktiką. Susiklosto iškreiptas santykis. Nutarėme rizikuoti ir priimti visus 
katalikų vaikus iš eilės. Be rekomendacijų, be kriterijų, be įtampos. 

Tėvai užpildydavo registracijos anketą, susitikdavome aptarti ugdymo 
proceso ir mokesčio. Darželis kurtas kaip privatus, mokestis buvo didesnis nei 
valstybiniame darželyje. Nors 2010–2011 m. Vilniaus mieste buvo stebimas 
ikimokyklinį ugdymą teikiančių įstaigų trūkumas, savivaldybė privačių 



 

114 
 

ikimokyklinių įstaigų nesubsidijavo (Martišauskienė, 2010), todėl prie 
nepalankios situacijos teko prisitaikyti taikant didesnį mokestį. Taip mums 
iškilo rimta problema: ką daryti šeimoms, kurios augina tris, keturis ar penkis 
vaikus? Kaip mums išlaikyti darbuotojus, sumokėti mokesčius, nupirkti 
priemonių ir maisto bei kartu darželio mokestį palikti prieinamą? Prasidėjo 
išmintingo finansininko paieškos.  

*** 

Iš 2011 metų dienoraščio: 

Susitikim su Aukse jos namuose. Taip buvo patogiau dėl jos fizinės negalios. 
Sutarėm, kad dirbs iš namų. Ilgai tarėmės, ką daryti su vaikų ugdymo 
mokesčiu. Nutarėme, kad paliksime tokį, koks atitiko išlaidas ir buvo anksčiau 
apskaičiuotas, o didesnių šeimų maitintojams ieškosime finansinės paramos. 
Taip pat apsvarstėme galimybę, kad labiau pasiturinčios šeimos 
konfidencialiai galėtų pagelbėti kitoms darželio bendruomenės šeimoms.  

Atsisveikinant Auksė nejaukiai tylėjo. Pastebėjau, kaip ieško tinkamos progos 
kažką pasakyti. Man einant per slenkstį atsisveikino ir pridėjo: 

– Žinokit, nesu labai tikinti. Nevaikštau į bažnyčią. Nešvenčiu Kalėdų, 
kaip reikia. 
– Suprantu, nesijaudinkite, kartą išmintingas žmogus man patarė, kad 
finansus patikėčiau tik juos išmanančiam asmeniui, net jei jis bus 
netikintis. Sutartį pasirašysim pirmadienį. 
 

Iš 2017 m. dienoraščio: 

Naktį parašė Auksė: 

„Mirė mano mama. Gal tavo sesės galėtų ateiti į laidotuves ir už ją 
pasimelsti? Aš gi nemoku.“ 

*** 

Buvome trys seserys vienuolės (Vakarė, Viltė ir aš), dvi merginos, Vilniaus 
pedagoginio universiteto absolventės, iš mūsų jaunimo grupės, buhalterė ir 
virėja. Įsikurti padėjo apie dvidešimt savanorių. Jie plovė, tvarkė, gamino 
priemones, nešiojo įrangą, susuko baldus, padėjo teisiniais klausimais. Bet 
pedagogių tebuvo tik penkios. Norėjome veiklą pradėti nuo dviejų grupių. 
Trūko dar vienos mokytojos. Pagal darželio koncepciją vienoje grupėje turi 
dirbti trys pedagogės. Įdėjau darbo skelbimą. Po penkių dienų kartu su šeštąja 
mokytoja Julija rašėme pirmosios rugsėjo savaitės planą. Tai, kaip ji matė ir 



 

115 
 

jautė vaiką ir jo poreikius, įkvėpė visą komandą. Pedagoginio personalo 
amžiaus vidurkis buvo 24 metai. 

Iš 2011 m. rugpjūčio 26 d. dienoraščio: 

Kunigas: Negalite priimti dirbti merginos, kuri gyvena „susimetusi“. 

Vienuolė: Julija puikiai tinka, tikrai supranta, kokį darželį kuriame, kokią 
viziją matome, kaip suprantame vaikystės fenomeną. 

Kunigas: Ji gyvena nuodėmėje, todėl nėra Dievo malonės šiam darbui. 

Vienuolė: Tokia situacija laikina. Ji pradės pas mus dirbti, turės pastovias 
pajamas ir surengs vestuves. Aš nusiteikusi laukti ir nespausti. 

Kunigas: Tai labai blogai atsilieps darželio reputacijai. Pagalvok apie tai. 

Vienuolė: Šis darželis yra atviras žmonėms. Kantrybė ir gerumas yra kelias, 
kuriuo norime eiti. 

*** 

Žvelgiant retrospektyviai, katalikiškose mokyklose ir vaikų darželiuose 
darbavosi tik vienuoliai ir vienuolės (Bowden, 2019; Walker, 2016). Tokių 
mokyklų gausa Vakarų Europoje ryškiausiai stebima nuo XIX a. pradžios, kai 
beveik visi tuomet besikuriantys moterų vienuolynai ėmėsi švietimo (Raftery 
& Smyth, 2016). Vėliau dėl prasidėjusios vienuolių pašaukimų krizės 
pedagogų gretas papildydavo pavyzdingi katalikai pasauliečiai ar pasaulietės 
(Newton, 1981). Keičiantis laikams, buvo vis mažiau jaunų žmonių, norinčių 
dirbti švietime, bei retas rinkosi vienuolio kelią. Puikiausiai galima buvo tapti 
mokytoju ir valstybinio švietimo lauke. XX a. Vakarų Europoje ir JAV 
katalikiškos mokyklos labiau priminė elitines švietimo įstaigas, spaudžiančios 
disciplinos, o kartais slaptų ir ypač žiaurių nusikaltimų prieš nepilnamečius 
vietomis (Tuohy, 2008; Lunenburg, 1990; Plante, 2020).  

1918 metais Lietuvai atkūrus nepriklausomybę pamažu atsigavo ir 
katalikiškos mokyklos, 1936 metais dauguma tokių įstaigų buvo privačios ir 
išlaikomos jas įsteigusių vienuolynų (Juodaitytė, 1996). 

 
Archyviniai duomenys rodo, jog tarpukario Lietuvos katalikiškųjų gimnazijų 
mokytojų kontingentą sudarė aukštos kvalifikacijos pedagogai (pavyzdžiui, 
1927–1929 m. laikotarpiu daugiau nei 90 % Kauno jėzuitų gimnazijoje 
dirbusių mokytojų buvo baigę Lietuvos ar užsienio aukštąsias mokyklas), 
dažniausiai dvasininkai arba vienuolijų kongregacijų nariai. Kai kurie jų 



 

116 
 

gyveno gimnazijų patalpose, todėl galėjo nuolat bendrauti su moksleiviais, 
kurie gyveno bendrabučiuose prie gimnazijų (Juškienė, 2004). 

Taigi katalikiškos mokyklos atliko inteligentijos, elito ugdymą. Našlaičių 
prieglaudos ir globos namai daugiau rūpinasi varguolių poreikiais nei jų 
ugdymu (Račkelienė, 2006). Sovietinėje priespaudoje katalikiškas ugdymas 
sunaikintas, nedideli jo fragmentai išsaugomi pogrindyje ir išeivijoje. Todėl 
atgavus Nepriklausomybę gręžtasi į branginamų laikų elitinio katalikiško 
ugdymo koncepciją. Tokia ilgesinga dvasia atvedė prie valstybinių ir privačių 
katalikiškų mokyklų steigimo (ar tiesiog pervadinimo), kurios pagal savo 
kultūrą ir ugdymo turinį buvo tapačios vadinamomis krikščioniškomis 
vertybėmis lyg lozungais padabintoms valstybinėms mokykloms. Šiek tiek 
skyrėsi jėzuitų gimnazijos ugdymo modelis. Tačiau būtent jėzuitų gimnazijos 
ir paskleidė elitizmo kultūrą, įkvėpusią ir kitas vadinamąsias katalikiškas 
mokyklas atsirinkti sau patogius mokinius, kurti prestižinės mokyklos įvaizdį 
(Merkys et al., 2019). Žvelgiant į ugdymo turinį, panaši situacija stebima ir 
ikimokyklinio ugdymo įstaigose. Todėl atsiplėšti nuo istoriškai susiklosčiusio 
katalikiško ugdymo įvaizdžio ir į jį projektuojamų lūkesčių buvo sudėtinga.  

Aprašytame kontekste atrodo, kad Juliją kritikavęs kunigas buvo iš esmės 
teisus: katalikiškas ugdymas neatsiejamas nuo kasdienio krikščioniško 
gyvenimo praktikos. Mokytojo asmenybė, jo pavyzdys ir meilė vaikams yra 
nepakeičiama katalikiško ugdymo kolona. Teoriškai beveik galėjau su juo 
sutikti, bet praktiškai jaučiau, kad nei vienas negimsta pavyzdingu 
katalikiškos ugdymo įstaigos mokytoju. Krikščioniu ir mokytoju tampama. 
Tai yra procesas ir kelionė. Magėjo tą kelią nueiti su besimokančiais jaunais 
žmonėmis. 

 
*** 

Iš 2012 m. gegužės 5 d. užrašų: 

Šįryt, dar prieš aštuonias, atsivėrė Nazareto grupės durys ir iš pradžių 
pasirodė Julijos dešinė ranka. Žiūrėjau į ją statmenai ištiestą. Supratau, kad 
reikia kažką pamatyti, ko nepastebiu. Suraukiau antakius ir bandžiau 
išžiūrėti: gal tai bus naujas manikiūras ar tatuiruotė ant riešo. Gerai 
neišžiūrėjau, tad priėjau arčiau. Tuo pačiu ir Julijai trūko kantrybė: staigiu 
judesiu į grupę įžengė likusi jos kūno dalis. Matėsi, kad ji ką tik šypsojosi, jos 
veidas dar švietė, bet šią akimirką ją baisingai erzino mano neišmanymas: 

– Tik vienuolės nepastebi sužadėtuvių žiedo! Informuoju: tavo gėda dėl 
manęs baigsis spalį. Kviečiame į vestuves! 



 

117 
 

*** 

Iš 2011 m. lapkričio 10 d. užrašų: 

Vaikų menams pasikvietėme menininkų. Dalis jų savanoriauja. Julius ir Jonė 
yra profesionalūs aktoriai, vakar jie atėjo į darželį ir pasisiūlė vesti teatriuką. 
Naura su vaikais užsiims keramika (už šį būrelį nereiks mokėti, valio!), Alina 
ką tik pabaigė muzikos kompoziciją, dovanos savo laiko muzikavimui su 
vaikais. Mūsų vaikai bus baisingai užsiėmę: rytą montesorinė veikla ir 
savaitės temos išskleidimas, popiet vis kitas menas ar katechezė, reiks 
pergalvoti dienotvarkę, kad spėtų bent dvi valandas pabūti lauke. 

Kelios LEU studentės pradėjo pedagoginę praktiką, reiktų joms surasti 
mentorę. Galbūt jos liks dirbti, bet reiks skirti laiko jų palydėjimui ir 
refleksijoms. Anė taip pat apsisprendė mesti žurnalistiką, perstoti į 
pedagogiką. Tai reiškia, kad jau po Kalėdų atidarysime trečią vaikų ugdymo 
grupę. 
 
Iš 2012 m. rugsėjo 20 d. užrašų: 

Atidarėme paskutinę, penktąją grupę, prasidėjo didelio darželio 
bendruomenės gyvenimas ir ūkis. Turiu tiek darbo su jaunų mokytojų 
palydėjimu, kad skaudančia širdimi turiu palikti darbą vaikų grupėje. Kol 
administracija apėmė tik dvi grupes, galėjau derinti darbą su vaikais ir darbą 
su „popieriais“, bet dabar jau nebeįmanoma.  

Rytą pradedame visos bendruomenės malda. Susirenkame, laiminame 
gimtadienį švenčiančius, panešame vieni kitų rūpesčius, džiaugiamės tądien 
gimusiais vaikų broliais ar seserimis. Gyvenimas pilnas kaip akis, jį visą 
atsinešame į penkių minučių maldą. Džiaugiuosi, kad vaikiškos giesmės 
paliečia ir virėjų, ir valytojos, ir mokytojų širdis. Pamažu tampame 
bendruomene. Po truputį auginame naują, laisvą ir atvirą krikščionių kartą.  

Po maldos mano kabineto durys nebeužsidaro. Tai palieku atviras. Užėjęs 
žmogus jas uždaro, išeidamas vėl atidaro. Suprantu, kad ūkio dalies klausimus 
teks perleisti Aramiui. Nebespėju padaryti prekių užsakymo ir apsipirkimų. 
Vien susikrauti iš prekių vežimų į bagažinę užima tiek laiko, kad nepajėgiu 
grįžti į popietinius susitikimus su mokytojais studentais. Kasdien ateina po 
vieną. Kada gi užaugs mūsų mokytojai?  

Gal kitąmet Anė bus jau labiau patyrusi, galima būtų pradėti organizuoti 
pedagoginius kursus mūsų mokytojams, nes kiekvieną dabar mokau skyriumi. 
Turiu eiti kartu ir daryti, kad tiesiog veiksmu patirtų, ką reiškia katalikiškas 



 

118 
 

ugdymas, tada atlieka refleksiją. Būtų geriau juos mokyti mažoje grupelėje ir 
tik refleksijai skirti individualaus laiko. Galbūt ir savanorius įjungtume į tuos 
mokymus.  

Tėvai mielai įsitraukia į ugdymo veiklas, beveik kiekvieną savaitę kuri nors 
šeima pristato savo profesijas. Šiandien atėjo lakūnas Pijus. Maniau, kad 
vaikai jį suspaus, apspito, kaip bitės. Gegužę darysime šeimų rekolekcijas.  

Jaučiu, kad veikla bendruomenėje pagaliau stabilizavosi. 

7.3. Tapsmas: įtrauktis į katalikišką ugdymą 
 
Trečiojoje autoetnografinio tyrimo dalyje skleidžiasi naujos kartos katalikiško 
darželio atvirumas iš pradžių įtraukiajam autizmo spektro sutrikimą turinčių 
vaikų ugdymui, vėliau formuojasi įtraukties nuostata, kuri atveda prie atviro 
visų rasių, religijų, pažeidžiamiausių vaikų ir suaugusių grupių priėmimo bei 
ugdymo. 

7.3.1. Juozapas 
 

Iš 2012 m. rugsėjo 27 d. užrašų: 

Išgirdau, kaip iš Nazareto grupės mokytoja Anė mane šaukia ateiti. Palikau 
rengiamą ataskaitą ir nulėkiau pasižiūrėti, kas nutiko. Grupės koridoriaus 
grindys aptaškytos krauju, prie spintelės guli keturmetis naujokas Juozapėlis, 
susiėmęs veidą rankomis, Anė prie kriauklės plauna kruviną klykiančio 
Viesulo veidą, kiti vaikai ir besimokanti mokytoja Gytė paklaikę stebi ir 
komentuoja situaciją. „Juozapukas praskėlė Viesuliukui galvą... iki kraujo“, 
– neklausta paaiškina Girnutė. Aplink didžiulis triukšmas.  

Prieinu prie gulinčio Juozapo, jo delniukai gaubia ausis, jis vartosi nuo šono 
ant šono. Tuo pačiu klausiu Anės, ar reikia Viesulą vežti į priimamąjį. Anė 
atsako, kad žaizda negili, pabandys nuplauti ir šaldyti. Atsisuku į Gytę ir 
ramiai paprašau vaikus išsivesti į salę. Ji atsitokėja ir sukviečia vaikus. Po 
akimirkos liekame keturiese, viskas nutyla, girdisi tik vandens čiurlenimas, 
raminantis Anės balsas, Viesulo kūkčiojimas ir žemas Juozapo murmesys. 
Bandau jį paliesti, apkabinti, bet jis pradeda spardytis kojytėmis. Atsisėdu 
prie jo ir laukiu, kol jis nusiramins. Po kelių minučių jis nustoja suptis. Jo 
rankelės nebedengia ausų, jis atsimerkia. Guli beveik atsipalaidavęs. 
Neskubinu jo, stebiu jo judesius, kaip sugrįžta į save. Jis atsisėda, duodu jam 
atsigerti, pasakau, kad būsiu grupėje, kad, kai nori, gali ateiti kartu pažaisti. 



 

119 
 

Prieinu prie Viesulo, jis jau ramiai šaldo praskeltą kaktą leduku. Žiūriu į 
kraujo dėmes valančią Anę, ji padeda šepetį, prieina arčiau ir šnabžda, kad 
niekada tokio netikėto ir baisaus vaiko elgesio nėra mačius. Sako, jis kaip 
transo būsenos buvo, lyg apsėstas. Sakau jai, kad mūsų naujokas neapsėstas, 
tiesiog Juozapo tėvai nutylėjo, kad jų vaikas turi autizmą. 

*** 

2012 m. turėjome apsispręsti, ar priimame autizmo spektro sutrikimą 
(ASD) turinčius vaikus į darželį. Jei priimame, tai kiek tokių vaikų gali būti 
vienoje grupėje? Kaip reikia paruošti mokytojus, kaip paruošti vaikus? Kaip 
paruošti aplinką? Kaip pritaikyti ugdymo programą? Kaip bendradarbiauti su 
tėvais? Visi šie klausimai sukosi mano galvoje.  

Po ilgų diskusijų nutarėme, kad bandysime pritaikyti darželį taip, kad ASD 
turintys vaikai galėtų būti ugdomi su kitais vaikais. Pradėjome nuo pokalbio 
su Juozapo tėvais, vaiko būklės įvertinimo raidos centre ir vaiko asistento 
paieškos. Susidūrėme su problema, kurią gan tiksliai įvardijo R. Raudeliūnaitė 
ir E. Steponėnienė (2018): ikimokyklinio ugdymo pedagogai buvo visiškai 
nepasiruošę ASD turinčių vaikų ugdymui. Todėl savo pedagogų komandai 
surengėme autizmo spektro supratimo mokymus. 

Juozapui pasisekė, radome Mildą, psichologijos studentę. Ji nuolatos 
gilinosi į ASD specifiką, bandė įvairias metodikas, viena jų buvo ypač 
veiksminga, gausiais tyrimais grįsta, pasaulyje plačiausiai naudojama 
taikomojo elgesio terapija (ABA) (Gitimoghaddam et al., 2022). Po metų 
Juozapui Mildos nebereikėjo: elgesio iššūkiai buvo išspręsti, vaikas pradėjo 
aiškiau kalbėti, įsijungė į bendras grupės veiklas. Asistentę perkėlėme į kitą 
grupę, kurioje jos pagalbos laukė Gausmė ir Tautvydas. Abu vaikai turėjo 
ASD, kuris pasireiškė skirtingomis formomis. Mildos įgyta patirtis buvo 
vertinga, tačiau dalis metodikų buvo visiškai nenaudingos, nes kiekvienas 
autizmo sutrikimo spektro atvejis yra skirtingas (Duan et al., 2020).  

2014 m. darželyje buvo dešimt ASD turinčių vaikų ir trys nuolat 
besimokantys asistentai. Pakviečiau Aliną, kad ji būtų atsakinga už autizmo 
spektro sutrikimą turinčių bendruomenės narių bei jų asistentų ugdymą. 
Prašiau, kad pati specializuotųsi muzikos terapijoje ir padėtų mums kurti 
reabilitacines paslaugas tokiems vaikams. Tuo metu Lietuvoje buvo sudėtinga 
rasti kvalifikuotą pagalbą ASD turintiems vaikams (Samsonienė et al., 2017). 

 
7.3.2. Morta 

 
Vaiko mama: Morta turi Dauno sindromą. Joks darželis nenori jos priimti. 



 

120 
 

Aš: Suprantu. Bet mes daugiau specializuojamės autizmo spektro sutrikimų 
srityje. 

Mama: Mortai įtariamas ir ASD. 

Aš: Girdžiu jus. Mums reikia pasikalbėti bendruomenės viduje, ar pajėgsime 
Jūsų vaikui padėti. 

2016 m. laukė nepaprastas sprendimas, ar tampame ne tik į ASD orientuotu 
katalikišku darželiu, bet ir atsiveriame visiems neįgaliems vaikams. Tai reiškė 
papildomą pedagogų pasirengimą, aplinkos ir programos pritaikymą, naujų 
specialistų pritraukimą. Ką tik buvome pradėję naują pedagogų rengimo 
darbui katalikiškame darželyje programą. Dalis labiau patyrusių mokytojų 
tapo jaunų mokytojų mentoriais, vis labiau įsitraukėme į Montessori metodo 
ir ASD metodikų derinimo procesą. Įsitikinome, kad Montessori metodo 
veiklos, organizuojamos pagal ABA principus, atsižvelgiant į individualius 
vaiko poreikius bei numačius aiškius tikslus, gali būti ypač efektingos ASD 
turinčių vaikų ugdymui (Armun et al., 2021). 

Vis dėlto šis pokyčius generuojantis procesas buvo ganėtinai sekinantis. 
Visai netrukus Alina, kuri koordinavo asistavimą vaikams, turintiems ASD, 
pranešė, kad nebegali dirbti su specialiųjų poreikių vaikais, nes jai tai per 
sunku. Asistentė Milda išvyko į stažuotę JAV. Visur buvo ir trumpa, ir per 
gausu veiklos tuo pačiu metu. Tačiau bendruomenė apsisprendė atsiverti 
įtraukčiai. Tai buvo lūžio momentas, kuris iš esmės pakeitė mūsų nuostatas ir 
atvėrė kitokią katalikiško ugdymo koncepciją. 

 
*** 

7.3.3. Taniuška ir Jegoruška 
 
Iš 2016 m. užrašų: 

Kai taikiau padėt anketą priešais steigėjų susirinkimą ant stalo, du popieriaus 
kraštus sulyginau su baldo kampu. Ortodoksai, sakau. Du vaikai. Taniuška ir 
Jegoruška. Mama rusė ortodoksė. O tėvas italas katalikas. Vaikai krikštyti 
Ortodoksų Bažnyčioje.  

„Ketinu priimt“, – sakau ir sustingstu. Steigėjų susirinkimas tyli. „Ką manot?, 
– klausiu ir tuoj pati atsakau: – Vaikai yra vaikai, nesirankiosiu.“  

– Aš nežinau, Viktorija, katalikiškas darželis. Gali būti įtampų. Tėvai gali būti 
nepatenkinti, – sako labiausiai Bažnyčios reikaluose patyrusi vienuolė. 



 

121 
 

– Jei kokiems nors tėvams nepatinka, tegul eina kitur. Mane gąsdina užsidarę 
savo gete katalikai, – sakau ir drebu. 

– Reikia pagalvoti, kaip reiks juos ugdyti, neprisitaikysime prie kiekvienos 
krikščioniškos konfesijos, – tęsia išmintinga vienuolė. 

– Manai, nepavyks visų kartu ugdyti ekumeniškai? – kalbu ir kimstu. 

– Aš jau Tau sakiau. Nežinau. Dar pagalvok. Pasitarkite su mokytojais, jei 
nuspręsite priimti, mes palaikysime. 

 

Iš 2018 m. vasario 15 d. pokalbio: 

Asistentė Danguolė: aš pasikalbėjau su savo [Baptistų Bažnyčios] pastoriumi, 
sakė, kad galiu persižegnoti prieš valgį su vaikais. Nieko netinkamo tame 
nemato. 

Aš: Džiaugiuosi, esu dėkinga. Ačiū, kad prisitaikei dėl vienybės. Žinai, 
šiandien gavome liuteronų šeimos anketą. Baltarusių imigrantų šeima. Ateis 
vasaros pabaigoje.  

Danguolė: O Baltarusijoje yra liuteronų? 

Aš: Pasirodo, yra. Dabar iš ten pradėjo bėgti žmonės, neapsikentę režimo. 

*** 

Iš 2019 m. gegužės 22 d. užrašų: 

Šiandien, kai mūsų pedagogų komandos evangelikė pasakė, kad „'mes, 
katalikiška įstaiga...“', darsyk supratau, kad yra tik vienas būdas būti 
katalikiškam, tai būti ekumeniškam. 

 

Iš 2021 m. rugpjūčio 18 d. korespondencijos: 

Sveiki,  

Mane domina muzikos mokytojos darbas jūsų darželyje. Esu krikščionė 
ortodoksė. Lauksiu iš jūsų žinių. Prisegu savo CV. Dėkoju už laiką. 

Jekaterina T. 

*** 



 

122 
 

Ekumenizmo judėjimas krikščionijoje prasidėjo apie 1919 m., Katalikų 
bažnyčia į šią bendrystę įsitraukė po II Vatikano Susirinkimo (Dulskis, 2001). 
Kasmet visų konfesijų krikščionys yra kviečiami krikščionių vienybės savaitę 
praleisti bendroje maldoje. Malda už vienybę yra svarbi, tačiau krikščionys 
kviečiami ir į konkretų bendradarbiavimą artimo meilės, labdaros, 
evangelizacijos ir švietimo srityse. Krikščionių vienybė yra Dievo malonės ir 
gailestingumo ženklas (Duffy, 2018).  

Ekumenizmas nesiekia visų suvienodinti, bet atsiremia į Šventojo Rašto ir 
krikšto malonės suvienytą krikščionių šeimą ir kiekvienam padeda labiau 
atsiskleisti bendroje misijoje (Moynagh, 2017). Ekumenizmui svetimas 
prozelitizmas. Konkrečioje bendruomenėje esanti dauguma nesiekia 
dominuoti, „atversti“ ar rodyti viršenybę kitoms krikščioniškoms 
konfesijoms. Skirtingumas ir vienybė yra brandaus bendradarbiavimo sąlyga 
(Dulskis, 2017). Ekumeninis liudijimas yra katalikiškos ugdymo įstaigos 
brandaus bendruomeniškumo ženklas (Ekumenizmo principų ir normų 
įgyvendinimo vadovas, 1995).  

 
7.3.4. Dialogas prakartėlėje 

 
Iš 2012 m. gruodžio 3 d. užrašų: 

Rytą perbėgau grupes, apžiūrėjau vaikų darytus advento vainikus. Jauku, 
prasideda laukimas. Matau, koridoriaus gale stovi Jolanta, Tito mama, laukia 
prie mano kabineto durų. Pasiskubinu link jos ir sveikinuosi iš tolo. Jolanta 
kartu su vyru Augimu ir Titu atsikėlė iš Varšuvos į Vilnių tik pernai. Jai dar 
nedrąsu kalbėti lietuviškai. Pasikviečiu užeiti. Padrąsinu ją kalbėti. Ji 
nusišypso ir sako: 

– Augimas dirba su medžiu. Jis galėtų kartu su vaikais pagaminti 
prakartėlę. Jei Jūs sutiksite. 
– Puiki mintis. Ar galime dirbtuves įsirengti darželio hole? Kokių 
medžiagų ir įrankių reiks? 
– Nežinau tiksliai. Gal geriau paaiškins Augimas. Tai jo sumanymas. Tik 
jam nedrąsu buvo ateiti, žinote, jis – budistas. Bet jis tikrai gerai dirba su 
medžiu ir supranta katalikišką kultūrą, nes aš esu katalikė. 
– Dėl nieko nesijaudinkite, tėvai dažnai ateina pristatyti savo profesijos 
ar amato, Augminas taip pat yra laukiamas. Nėra smagesnio būdo 
pasiruošti Kalėdoms, kaip pasigaminti vaikų dydžio prakartėlės 
gyventojus. Suvelsime avių iš vilnos, atsivešime šieno! Bus gražu! Ar 
galime pradėti trečiadienį? 



 

123 
 

– Pasidarysime ir patį tvartelį! – entuziastingai pratęsia Jolanta. 
 

7.3.5. Rukloje 
 

Iš 2022 m. sausio 8 d. užrašų: 

Šiandien Rukloje šviečia saulė! Migrantų stovyklos vaikai šypsosi į jos pusę, 
nors skaisčioji nelabai šildo. Pastebėjau, kad mečiau jaudintis, kad keli vaikai 
į veiklas ateina basomis, įsispyrę tik į paplūdimio šlepetes. Tokias, kurių 
tvirtinimas yra tarp kojos pirštų. Kiti bent su striukėmis. Klausiu vienos 
pradinukės, kur šalikas, pirštinės? Sako, nešalta. Aš ja tikiu. Bet paskubinu 
eiti į klasę. 

Vieni prie kitų jau pripratome. Girdėjau, kaip vaikai Rūtą vadina vardu. O 
pamatę Eliją pradeda iš džiaugsmo krizenti. Pradinukais šiandien pasirūpino 
ses. Julija ir Kotryna. Veiklos nusistovėjo, turime tęsti. Nors tikrai norėtųsi, 
kad vaikai gautų laisvę ir mes būtume jiems nebereikalingi. Prasideda antras 
sulaikymo etapas tiems, kurie negavo leidimo būt mūsų žemėj. Dar šeši 
mėnesiai.  

Centre kambariai miega neišbudinamu depresijos migiu. Ji taip sukūtavoja 
dienas ir naktis, kad nebėra jėgų keltis dar vienai laukimo dienai. 
Beprasmiškam buvojimui, kurio pabaiga ką tik tapo viduriu. Dar šeši 
mėnesiai. Orinta ir Kamilė atkakliai beldžia į duris! Prisišaukia dalį mažųjų. 
Užsimiegoję žmogiukai renkasi ant klasės kilimo. Tuojau darysime kaukes. 

Atas ieško nelydimų nepilnamečių, nes tuojau bus pamoka. Šiandien jam 
padeda mūsų Kęstutis, nes mokyklų mokytojai savanoriai dar atostogauja. 
Šiandien mūsų darželio mokytojai dengia visas projekto „Teachers for 
refugees“ veiklas.  

Mokytojas Hasanas pradėjo dėstyti ir paaugliams. Nuo pirmadienio iki 
ketvirtadienio ateina jau 8 grupės vaikai (nuo 6 iki dabar jau 15 metų). O dar 
suaugusiųjų grupė pasiprašė būti mokoma skaitymo ir rašymo. Dabar aišku, 
kodėl buvo toks vangus dalies tėvų požiūris į vaikų mokymąsi. Tėvai ir motinos 
neraštingi. 

Hasanas gavo leidimą ne tik savanoriauti, bet ir dirbti Lietuvoje. Gavome 
geradarių lėšų jo (labai) kukliam atlyginimui. Taigi jis, musulmonas, dirba 
mūsų katalikiškam darželiui Ruklos stovykloje su kurdų pabėgėlių vaikais. 
Štai ir atidarėm tarptautinę mokyklą užmiestyje! Hasanas dėl pabėgėlių vaikų, 



 

124 
 

kad spėtų kasdien mokyti kuo daugiau grupių, atsikraustė gyventi į Ruklos 
miestelį.  

*** 

2019 m. rugsėjo 12 d. popiežius Pranciškus paskelbė kreipimąsi į visus 
dirbančius švietime, siūlydamas jiems sudaryti pasaulinį susitarimą dėl 
švietimo, idant viso pasaulio mokytojai įsijungtų į brandaus, gebančio įveikti 
susiskaldymą bei susipriešinimą, žmogaus ugdymą. Popiežius kvietė atkurti 
visuomenės santykių audinį, kurti broliškesnę žmoniją (Popiežius Pranciškus, 
2020).  

2021 m. spalio 5 d. (Tarptautinę mokytojų dieną) Vatikane vyko 
tarpreliginis susitikimas „Religijos ir švietimas: pasaulinio susitarimo dėl 
ugdymo link“. Kalbėdamas susirinkusiesiems Romos vyskupas Pranciškus 
akcentavo: „religijos visada buvo glaudžiai susijusios su ugdymu, religinę 
veiklą lydėjo švietimas, mokslinis darbas ir akademinė veikla“ (Popiežius 
Pranciškus, 2021).  

Akivaizdu, kad šiandienis švietimas turi susitarti dėl naujos kartos 
ugdymo. Bendrasis susitarimas galėtų padėti nepaisyti praeityje aktualių 
kultūrinių ir religinių skirtumų ir susivienyti, kad pagelbėtų jaunajai kartai 
įveikti klimato kaitos (Popiežius Pranciškus, 2015), karo grėsmės, 
priespaudos ar klimato kaitos genamų pabėgėlių krizes ir kitas globalias 
problemas (Adesina et al., 2022).  

 
Jei praeityje etninės, kultūrinės, politinės, religinės ir kitos mažumos buvo 
diskriminuojamos, šiandien mes norime būti kiekvieno žmogaus tapatybės ir 
orumo gynėjais ir mokyti naująsias kartas priimti visus. Čia irgi matome 
didžiulę ugdytojams skirtą atsakomybę: ugdyti priimti kitą tokį, koks jis yra, 
nieko neteisiant ir nesmerkiant. Jei praeityje ne visada buvo gerbiamos 
moterų, vaikų ir silpniausiųjų teisės, tai šiandien esame pasiryžę tvirtai ginti 
šias teises ir mokyti naująsias kartas būti bebalsių balsu. Jei praeityje 
toleravome mūsų bendrų namų grobstymą, tai šiandien, geriau suvokdami 
savo, kaip Dievo mums patikėtos kūrinijos sergėtojų, vaidmenį, norime būti 
gamtos balsas ir mokyti naująsias kartas blaivesnio ir ekologiškai tvaresnio 
gyvenimo būdo. Todėl ugdymo procesas turi įdiegti meilę mūsų motinai 
Žemei, nešvaistyti maisto ir išteklių, taip pat labiau dalytis gėrybėmis, kurias 
Dievas davė mums visiems. Šiandien įsipareigokime, kad mūsų religinės 
tradicijos, kurios daug prisidėjo prie ugdymo ir švietimo, ir toliau vykdytų 
visapusiško, integralaus ugdymo misiją, lavintų galvą, rankas, širdį ir sielą, 
skelbtų visą žmogaus grožį (Popiežius Pranciškus, 2021). 



 

125 
 

Tuo pačiu metu mūsų darželis įsipareigojo suburti savanorių pedagogų 
komandą, kuri šeštadieniais dirbtų su ikimokyklinio amžiaus vaikais Ruklos 
pabėgėlių centre ir Ruklos pabėgėlių kurdų stovykloje. Tų pačių metų spalio 
10 d. Ruklos pabėgėlių centre buvo 153 vaikai (iš jų 30 vaikų yra nelydimi 
nepilnamečiai); Ruklos migrantų stovykloje buvo 224 vaikai (iš jų 8 vaikai 
nelydimi nepilnamečiai)22. 

Visa vidaus reikalų politika buvo nukreipta į migrantų atgrasymą ir gynybą 
nuo Baltarusijos hibridinio karo atakų. Šios politikos ir hibridinio karo 
aukomis tapo ir migrantų vaikai, apgyvendinti sulaikymo stovyklose (Klein, 
2021). Dalis jų mirė dėl sunkių sąlygų ir nepriežiūros (Devi, 2021). Tokiomis 
aplinkybėmis patekti į stovyklą, gauti modulinį namelį klasei ir pradėti 
sistemingą ugdymo procesą buvo nemenkas iššūkis. Suvieniję jėgas, 
nepaisydami religinių skirtumų, ėmėmės bendros ugdymo misijos Rukloje.

 
22 Duomenys iš (2021) pranešimo: Vaikas už tvoros: pedagogai savanoriai pabėgėlių 

stovykloje. V Lietuvos edukacinių tyrimų asociacijos (LETA) konferencija. 
 



 

126 
 

Nesėkmės ir sunkumai: 

7.3.6. Gediminas 

Vaiko mama: Mūsų nepriėmė į pirmą klasę katalikiškoje mokykloje. 

Aš: Suprantu, bandykime į kitą. 

Mama: Jie mūsų nepriėmė, taip ir nesupratau, kodėl? 

Aš: Paprastai niekas nesupranta, ką ir kaip ten priima. Nesijaudinkite, rasime 
mokyklą. 

Mama: Gal tai viskas dėl to, kad jis turi aspergerį. Gal jūs galite paskambinti 
į tą mokyklą ir paaiškinti jiems, kad Gediminas gali mokytis? 

Aš: Atleiskit, jokios įtakos tai mokyklai neturiu. 

Mama: Mums taip gera buvo jūsų darželyje. Norime tęsti tą patį mokykloje. 

Aš: Rasime jums gerą mokyklą, supratingą mokytoją. Ieškosime, kol rasime. 

Mama: Bet tai nebus katalikiška mokykla.  

Aš: Taip, tai nebus katalikiška mokykla, bet tai tik į gera.  

*** 

Kasmet norinčių lankyti mūsų darželį būdavo gerokai daugiau, nei 
galėjome priimti. Improvizuotoje, darželyje įsteigtoje, pedagogų mokykloje 
ruošėme ir apmokėme ne tik savo mokytojus, bet ir kitų krikščionišką pakraipą 
turinčių darželių pedagogus. Tokiu būdu susidraugavome su kitais 
katalikiškais darželiais, konsultavome, mokėme ir dalinomės viskuo, ką 
turėjome. Dėl to norinčius patekti į mūsų darželį, bet jame jau netelpančius, 
nukreipdavome į mūsų mokymuose dalyvavusias įstaigas. ASD ir / ar Dauno 
sindromą turinčius vaikus priimdavome į savo bendruomenę, kitus 
nukreipdavome į draugų darželius. Įvaikintus vaikus priimdavome be eilės. 
Vienintelė problema buvo ta, kad netoliese įsikūrusi katalikiška mokykla 
nenorėjo priimti vaikų su problemomis, todėl tolesnį vaikų švietimą 
vykdančių partnerių turėjome ieškoti kitur. Pamažu vis daugiau šeimų 
stebėdavo didžiulį kultūrinį kontrastą tarp mūsų darželio ir katalikiškos 
mokyklos, todėl vieni darželio bendruomenės nariai kitiems rekomendavo 
rinktis kitas, atviresnes, į įtrauktį orientuotas, mokyklas. Liūdna, bet tik viena 
katalikiška mokykla Vilniuje pasirinko įtraukties kelią (Gervytė, 2019), kitos 
mokyklos praktiškai užsidarė nuo vaikų negalios. Vienintelis būdas vaikams 



 

127 
 

patekti į tas mokyklas yra negalios slėpimo kelias. Verta užsiminti, kad dabar 
įsigaliojantis Švietimo įstatymo pokytis reikšmingos įtakos elitinėms 
katalikiškoms mokykloms neturės, nes patogių mokinių atranka lieka tų 
mokyklų prerogatyva.  

7.3.7. Tibeta Elžbieta 
 

Žinoma moteris sėdi ir supa ant kojos apautą sunkų kerzinį batą. Ji kalba lėtai, 
apgalvotai. Klausausi. Tamsiaplaukė garbanota mergytė karstosi mama kaip 
medžiu. Mama pasodina Tibetą Elžbietą ant kelių. Mažylė kuičiasi po mamos 
megztinį ir matuojasi jos akinius.  

Atsargiai klausiu: 

– Paprastai su abiem tėvais deriname vaiko ugdymo planą. 
– Tėvo nėra. 
– Visai? 
– Visai. Brūkšnelis gimimo liudijime. 
– Suprantu, gal Jūs turite klausimų? 
– Žinot, aš bijau tik patyčių. Ar dar turite darželyje ne vien baltųjų vaikų? 
– Nebijokime, auginame naują kartą, kurioje visi sugyvena kartu. Vaikų 
pagal rasę neskirstome. 
– Tai gerai. Išmokysiu, kaip sušukuoti jos plaukus.  
 

*** 

Iš tikrųjų darželyje Tibeta jautėsi priimta. Paskui jos mama ištekėjo ir į 
mažylių grupę atvedė du Tibetos Elžbietos broliukus italus. Į mokyklą Tibetą 
išleidome viltingai, išmokėme, kaip kalbėtis su šaipūnais ir neišmanėliais. Bet 
2018 m. įvyko viešas skandalas, kuriame dvylikametė Tibeta buvo viešai 
aptarinėjama, visi šalies portalai be leidimo viešino jos nuotrauką ir aitrino 
rasistines temas taip plačiai, kad Tibeta nebegalėjo eiti į mokyklą, užsidarė 
kambaryje ir verkė. Jos mama Jolita turėjo viešai teisintis, kodėl būtent jos 
vaikas buvo pasirinktas popiežiaus pasitikimui, kurį stebėjo visas pasaulis. 
Deja, mūsų šalies uždarumo, nepagarbos ir rasistinių nuostatų lakmuso 
popierėliu tapo popiežiaus vizitas Lietuvoje.  

Iš 2018 m. rugsėjo 23 d. internetinio dienraščio „Delfi“: 

Į Vilniaus oro uostą nusileidusį popiežių [Pranciškų] pasitiko prezidentė 
Dalia Grybauskaitė su palyda. Raudonuoju kilimu iš lėktuvo išlipę svečiai 
buvo pasveikinti džiugiomis ovacijomis. Nepaisant to, kai kurie tiesioginę 



 

128 
 

transliaciją stebėję žiūrovai pastebėjo ir šalia stovėjusią tamsiaodę mergaitę, 
kuri Šventąjį Tėvą pasitiko vilkėdama tautiniais drabužiais ir jam įteikė gėlių. 
M. Sirusas su bendraminčiais iškėlė klausimą, kokiais tikslais šventiškajai 
ceremonijai, kurią matė visas pasaulis, buvo pasirinktas būtent šis vaikas. 
Fotografas mano, kad šis vaikas buvo pasirinktas norint sudaryti 
tolerantiškos šalies įvaizdį. „Mūsų valdžios komjaunuoliai ir kiti padlyzos 
nori Lietuvą parodyti kaip nugalėjusios tolerancijos, brandaus socializmo (oi, 
laisvos ekonomikos) ir besivadovaujančią XXVII partijos suvažiavimo 
priesakais respubliką“, – „Facebook“ tinkle rašė M. Sirusas ir pridūrė 
neabejojantis, kad dėl šios išsakytos nuomonės jis bus apšauktas rasistu. 
Netrukus fotografo įrašu pasidalijo Airijoje gyvenanti dainininkė E. Masytė ir 
jį papildė savo mintimis. „Jau geriau ufo su Lietuvos tautiniais drabužiais, 
nei juodaodė... Neprisikapstau iki gilios semantikos. Paaiškinkite, prašau, kas 
atsakingas už tokią idėją?!“ – savo draugų socialinėje erdvėje klausė ji. 

Naujoji karta, kurią ugdė ir katalikiškas darželis, ir kitos įtraukiojo ugdymo 
įstaigos, jau tapo paaugliais. Deja, šie jauni žmonės susiduria su vyresniąja 
karta, kurios nepagarbios nuostatos, nacionalistinės ir rasistinės pažiūros 
nustelbia jaunuolių pasaulėžiūrą bei ugdytojų pastangas. XXI amžiaus 
Lietuvos gyventojų požiūris į kitų etninių grupių ar asmenų, kurių tapatybės 
bruožai matomi (odos spalva, kilmė ar religija), yra priešiškas (Labanauskas, 
2020, p. 284).  

Lietuvoje aiškiai brėžiama riba tarp „mes“, lietuviai, ir „jie“ (ufo, juodaodė 
mergaitė tautiniais drabužiais). Reikės dar vieno dešimtmečio, kol šiųdienių 
paauglių balsas bus girdimas, kol jie formuos įtraukią Lietuvos kultūrą, 
politiką ir katalikų bendruomenę (Aleksandravičius, 2020). Iki tol paaugliai 
randa atviras darželyje bendradarbiaujančių vienuolių namų duris ir širdis. 
Belieka sunkumuose toliau palaikyti bei tapti užuovėja vaikams, kurie yra 
rytdienos motinos, tėvai ir kūrėjai. 

 
7.3.8. Konstantinas 

 
Anė atsisėdo į krėslą ir ilgai tylėjo. Nekantravau išsiaiškinti, kad nutiko, todėl 
suraukiau antakius ir įsistebeilijau.  

– Mes negalime nuo Kostuko nusisukti nei akimirkai. Jis dabar su Auste 
būna sporto salėje.  
– Kas vėl nutiko? Vakar kalbėjausi su tėvais. Sakėm, valdysime jo pyktį 
per fizines veiklas. 



 

129 
 

– Šiandien jam nepatiko Mariaus žvilgsnis. Jis pradėjo šaukti, pradėjo 
grasinti jį užmušti, tada pakėlė sunkią kėdę ir metė į Marių. 
– Supratau. Kaip Marius? 
– Marius spėjo pasitraukti. Kėdė sudaužė vazą ir sutraiškė vaikų 
darbelius. Bet tai dar ne pabaiga. 
– Kas nutiko toliau? 
– Paskui Kostuką išsivedžiau ir bandžiau kalbėtis. Jis mane pertraukė ir 
pasakė, kad neatsiprašys, nes neleis kvailiams į jį taip žiūrėti. Tada 
pridūrė: „Žinau, kad manęs bijai, labai gerai. Saugokis, nes ir tave 
nužudysiu.“  
– Ką sakė psichologė? 
– Tėvai nesutiko ateiti į konsultaciją, bet mūsų psichologė Jovilė stebėjo 
jį grupėje, patarė kreiptis į psichiatrą. Aš matau, kad ir tėvai jo bijo, ir 
močiutė. Namie vyksta baisūs dalykai. Jis pats pasigiria, ką jiems padaro. 
Jis močiutę muša pagaliu, kurį turi pasidėjęs kambaryje. Kai kas nors iš 
namiškių pasielgia ne taip, kaip Kostas tikisi, gauna pagaliu ar kitu 
daiktu. Jis sakosi, kad aplinkui pilna kvailų vaikų ir kvailų žmonių. 
– Ar gali jį pakviesti užeiti pas mane, noriu pakalbinti. 
– Vakare paskambinsiu jo tėčiui. 
 

*** 

Pokalbyje su Kostu turėjome kelis etapus: malonų etapą, kai kalbėjomės, 
kaip sekasi, ar turi draugų, ar aš turiu draugų ir pan. Tuomet situacija pakrypo 
į pykčio priepuolio pusę, kai Kostas staiga nusviedė mano kompiuterio ekraną 
žemėn ir liepė užsičiaupti. Toks penkiamečio elgesys man atrodė ganėtinai 
neįprastas būtent dėl fizinės jėgos ir žodžių aštrumo. Nežinojau, ar jis tai 
pamatė ir išmoko, ar tai buvo jo ligos išraiška. Trečiasis etapas buvo derybos: 
Kostas man siūlė susitarti, kad jis galės atsinešti pagalį į darželį, kad visi 
žinotų, ką reikia daryti. Jis tokiu atveju manęs ir Anės nemuš. Padėkojau jam 
už pokalbį ir įspėjau, kad šiandien jis lieka sporto salėje, o tėvai atvažiuos jo 
paimti anksčiau. „Tie durniai“, – tepasakė jis, aš atsisveikinau. 

Po trijų dienų Kostas nustūmė Mintautę, o po akimirkos – dar ir Marių nuo 
laiptų, šaukdamas, kad jiedu susistumdė. Viską mačiusios auklėtojos puolė 
traukti likusių vaikų nuo laiptų, o Konstantinas stovėjo ir kvatojo. Kviečiausi 
į pagalbą vaikų gerove besirūpinančias institucijas, tuomet tėvai parašė 
prašymą išregistruoti Kostuką iš darželio. Išeidami sakė, kad visur jų vaikas 
menkinamas ir persekiojamas, kad visi bando iš jo padaryti ligonį, kad 
psichologai tik ir ieško, kaip lįsti ir griauti šeimas iš vidaus. Pakartotinai 
siūliau darželio pagalbą.  



 

130 
 

Tris paras negalėjau normaliai miegoti. Tai buvo didžiausias mūsų 
pralaimėjimas. Tai buvo darželio galimybių riba. Tai buvo progresuojanti 
vaiko liga, kurią atpažinome su specialistų pagalba, bet nepajėgėme tinkamai 
padėti nei Konstantinui, nei jo šeimai. Iki šiandien nebuvo dienos, kad 
neprisiminčiau ir nepagalvočiau apie Kostuką, vaiką, kurio mylėti ir ugdyti 
nepajėgėme. Suprantama, net atviriausia ugdymo įstaiga turi savo ribotumą, 
kai geros valios, pedagogikos ir psichologijos nepakanka. Todėl atvirumas 
visiems turi išlygų: būtinas tėvų bendradarbiavimas, specialistų įtraukimas ir 
sisteminė pagalba sudėtingų psichinių sutrikimų turinčiam vaikui (Lewis & 
Rudolph, 2014). Jei bent viena pagalbos sistemos grandis neveikia, jos 
kompensuoti neįmanoma (Schiffman et al., 2018).  

Į Kostuko istoriją galima žvelgti ieškant išmoktų pamokų prasmės, 
prisimenant, kad už kiekvienos ugdymo sėkmės istorijos rasime liūdnų ar gal 
net dramatiškų nesėkmės patirčių. Tokiu būdu mokomasi ir didelės sėkmės 
atveju išlaikomas santūrumas, prisimenant, kad nėra lengvų kelių įtraukiajame 
ugdyme. Juk net vienas nepriimtas, atstumtas vaikas yra per didelė kaina 
pamokai išmokti. 

  
7.3.9. Tajus 

 
Iš Tajaus mamos laiškų (2017 m. gruodžio 13 d.): 

Atleiskit, sese Viktorija, vėl mums čia bėdulis ištiko: neužsivedė mašina. Teks 
mūsų susitikimą perkelti po švenčių. Atsiprašykit auklėtojų ir psichologės 
Jovilės. Nieko negaliu padaryt, techninės kliūtys. 

(2017 m. sausio 11 d.): 

Sveiki, sese Viktorija, 

Dar sloguojam, tai nepatogu prašyti, bet vėl atidėkim. Nėra kam Tajaus 
palikti. Noriu pasidžiaugti, per Kalėdas jis pasakė žodį „'trioba“'. 
Įsivaizduojate? Jis tikrai kalbės, aš manau, turim neskubėti su tomis 
etiketėmis. Kiekvienam augimas skirtingas turbūt. 

Inesa 

P.S. atsiprašau, kad neatskambinau vakar. 

(2017 m. kovo 13 d.): 



 

131 
 

Neprikalbu aš jo ateiti. Jei spausiu, bijau, kad bus konfliktas. Jis nenori su 
mokytojais kalbėtis apie Tajaus problemytes. Laukia, kol praeis. Kol Dievas 
padės. Ir su manimi nebekalba. Sako, panikuoju ir neturiu tikėjimo. Bijau net 
paliesti tą temą. Gal galėsime prie šito grįžti po Velykų? 

Perskaičiau nemažai informacijos apie vaikų brendimą. Matau, kad Tajus dar 
yra normos ribose, todėl nesutinku su mokytoja Ane, kad kuo greičiau turime 
kreiptis dėl įvertinimo. 

*** 

Vaiko raidos sutrikimo neigimas ir gynybą primenantis dialogas su 
mokytojais yra įprasta vaikų tėvų gedėjimo proceso dalis (Fernańdez-
Alcántara et al., 2016). Tėvai gedi apie vaiką susikurtų dalykų: vizijos, 
svajonių, įprasto gyvenimo, aiškumo, saugumo, vaiko laimės, karjeros ir tam 
tikro normalumo. Jei tėvai neužstringa neigime, pamažu pereina likusias 
gedėjimo stadijas (Dunn, 2011), tuomet pamažu galima juos kviesti į 
bendradarbiavimą ir pakankamai efektyviai ir operatyviai padėti vaikui įveikti 
su raidos vėlavimu ar sutrikimu susijusius sunkumus. Jei neigimas užsitęsia 
ar tėvai užstringa (Smith & MacDonald, 2017), paprastai prasideda 
slapukavimo žaidimas. Tokį elgesį taip vadinu todėl, kad specialiųjų poreikių 
turinčio vaiko tėvai atveda atžalą į įtraukų darželį, nujausdami jo raidos 
vėlavimą, tačiau patys vienas kitam ir aplinkiniams nepripažįsta situacijos 
rimtumo. Paprastai tokiu atveju tėvai ar globėjai menkina vaiko poreikius, 
neigia ir slapstosi nuo pokalbio apie vaiko raidos įvertinimą tiek ilgai, kiek 
įmanoma. Tokia situacija apsunkina pagalbos vaikui planavimą ir 
organizavimą. Dažniausiai taip pasitaiko vaikų autizmo ar mišraus raidos 
sutrikimo atveju. 

Po šiuo neigimu ir nebendradarbiavimu su pedagogais ir vaiko raidos 
specialistais slepiasi ir baimė, kad atsakomybė dėl vaiko raidos sutrikimo 
pakibs virš jų galvų. Tėvai bijo, kad jie padarė kažką negerai, nerimauja, kad 
liks kalti. Taip pat pokalbis apie iškilusį iššūkį gali apnuoginti ne tik baimę 
būti kaltam, bet ir slaptą kaltinimą, kad sutuoktinis ar sutuoktinė padarė kažką 
(arba konkrečiai: būtent tai) negerai (Russell & Norwich, 2012). Tokioje 
situacijoje bendradarbiavimas lyg sustingsta, pagalba vaikui vėluoja.  

*** 

Iš Tajaus mamos 2018 m. gruodžio 1 d. laiško: 



 

132 
 

Tajuko tėtis, kurį [įmonė] iškėlė dirbti į kitą miestą. Šiuo metu išgyvename 
sudėtingą laikotarpį. Šiais metais dusyk išgyvenau nesėkmingą nėštumą. 
Jaučiu, kad pasaulis sugriuvo, bet Tajus dėl to nekaltas. Pabandysiu jį 
užregistruoti į raidos centrą tyrimui. Namie stengiuosi laikytis visų taisyklių, 
kurias sutarėme suvienodinti darželyje ir namie. Kartais pavyksta, o kartais 
pasiduodu jo prašymams. Žinau, kad kai Tajus būna pas tėtį, jie gyvena be 
taisyklių. Tai, kai jis grįžta namo, turime viską pradėt iš pradžių. Konfliktams 
ir įtikinėjimams neturiu jėgų. 

7.3.10. Romanas ir Milana iš Mariupolio 
 

Iš darželio mokytojų grupės susirašinėjimo 2022 02 24: 

„Su skausmu pranešu, kad šį rytą Rusijos federacija vis dėlto užpuolė 
Ukrainą. Imkimės įgyvendinti planą, kurį buvome aptarę per pastarąsias 
savaites.“ 

*** 

Iš 2023 m. spalio 6 d. Facebook įrašo:  

Kai Rusija užpuolė Ukrainą, susikaupėme priimti iš ten bėgančius. 
Ukrainiečius ir rusus. Darželio mokytojai net neklausinėjo, kokių dėl to bus 
nepatogumų. Tiesiog tą pačią vasario 24 dieną pradėjome ruoštis. Iš pradžių 
į komandą atėjo trys Ukrainos šviesuliai. Tiksliau, šviesulės – mokytojos. Į 
procesą įsijungė visa kuopa geradarių ir savanorių. Kaip bitės lipdėm grupę 
ir mokėm naujus mokytojus. Galima sakyti, kad [nuo karo bėgančius] 
Ukrainos vaikus pasitikome pasiruošę. Juos priėmėme visus iš eilės. Saviems 
nedarome atrankos, tai ką jau pabėgėliams. 

Tuo pat metu pradėjome mokytis dirbti su trauma. Viešpats mato, kartais 
niekaip jos neįveikdavome, bet kasdien dirbom iš naujo. Mus iš visų pusių 
palaikė ir konsultavo. Kai pagalvoji, neįtikėtina, kiek žmonių susispietė dėl 
vieno vaiko!  

Situacija stabilizavosi... ir kaip tik tada prasidėjo etapas, kai priėmėme į 
darželio mokytojų komandą pabėgėlę iš Ukrainos. Komanda jau buvo 
suformuota. Bet Natalijai vietos padarėme. Tik todėl, kad vaikus turėtų kuo 
maitinti. Priėmėme ir vaikus. Ir pamaitinome. O po kelių mėnesių mūsų 
ištiestą pagalbos ranką pasitiko įgėlimas. Iširo dvi šeimos, sugriuvo sunkiai 
statytas traumą patyrusio vaiko ugdymas, trys vaikai vis dar išgyvena tėvų 



 

133 
 

skyrybų skausmą. Bendruomenė neteko brangaus komandos nario. Tik dabar 
pamažu atsitiesiame po išdavystės. 

Bet vis tiek buvo verta pasitikėti, atsiverti, apkabinti ir išsaugoti bėgančių 
gyvybę. Taip, šalia darbščių bei talentingų bėgo ir pijokėliai, laidokėlės. Bet 
priimti ir reiškia pasitikti pilną tikrovę. Matyt, toliau užduotis lieka ta pati: ne 
teisti, bet saugoti gyvenimus. 

Dalis mūsų ukrainiečių jau grįžo namo. Tai vis pasitikrinu, ar sveiki gyvi. 
Dabar turiu artimųjų Ukrainoje. Ten gyvena man brangūs žmonės, mūsų 
darželio vaikai! 

Iš 2023 02 24 interviu bernardinai.lt (Čiabatoriūtė, 2023): 

Tai buvo labai proaktyvus laikas, vasario 24 d. mes susitelkėme – 
nusprendėme ne skaityti žinias ir verkti, gedėti Europos taikos, bet veikti ir, 
aišku, melstis už pergalę. Pradėjom ieškoti padėti galinčių savanorių, įkūrėme 
grupę pabėgėliams, po truputį įsitraukėme į visuomeninę veiklą, stengėmės 
pagelbėti švietimo politikos formuotojams aiškiau suprasti, ką reiškia į 
mokyklas priimti karo traumą patyrusius vaikus, kaip geriau numatyti 
bėgančių Ukrainos vaikų švietimo kryptį ir tikslus (Lietuvoje). 

Iš pradžių skaičiavome valandas, kiek tęsiasi karas, agresija ir genocidas. 
Tada dienas, savaites, mėnesius, ir dabar – labai liūdna, bet skaičiuojame 
metus. Neramu, kad galime priprasti prie minties, jog Ukrainoje vyksta karas. 
Aišku, Lietuvoje mes neturime iliuzijų dėl agresoriaus, ilgai išlaikome 
solidarumą. Vyksta įvairios paramos akcijos, renkamos lėšos dronams, 
radarams. Tai yra nuostabu, bet kartu tai – lašas jūroje. Toks iš bejėgystės 
kylantis solidarumas yra tikras, autentiškas, nors kartu tai tik mažas šapelis, 
palyginti su Ukrainos partnerių pagalba. Bet konkretus artumas ir iš patirties 
kylanti atjauta taip pat svarbi Ukrainos žmonėms. 

Europos palaikymas Ukrainai yra aiškus perversmas ne tik politiniu požiūriu 
(atsibudimas iš apsnūdimo), bet ir vidinis perversmas, rodantis, kad mes 
galime gyventi tikrovėje, kurioje jau įvyko Buča. Vakarų pasaulis lyg buvo 
suformulavęs stiprią never again nuostatą, ir štai tuoj pat įvyko Irpinė, Buča, 
Mariupolis, dabar vyksta Bachmutas… Labai daug žmonių klausia: kur tada 
buvo Dievas? Ir į šį klausimą geriau už dvasininkus atsako karo žurnalistai. 
Jie leidžia išgirsti istorijas ir pamatyti vaizdus, kurie atskleidžia Dievo buvimą 
absurdiškoje tragedijoje. Pamatai, kad Dievas ten yra – tuose žmonėse, jų 
akyse, jų ryžte, jų skausme. Ten yra Dievas. Aišku, tai jokiu būdu nepateisina 



 

134 
 

iš žmogaus laisvės kylančio smurto, agresijos, bet Dievas visą laiką eina ten, 
kur tuo metu labiausiai skauda. Jis yra betarpiškas Solidarumas. 

Aš tikiu Ukrainos pergale, ir tikiu ne tik tada, kai ukrainiečių karinėms 
pajėgoms pavyksta pereiti į kontrpuolimą, bet ypač tada, kai žmonės 
nepalūžta po išpuolio prieš civilius gyventojus. Suprantu, kad tokios tautos 
neįmanoma palaužti. Lenkiu prieš juos galvą ir mokausi, kaip ginti savo šalį, 
kaip mylėti, pasitikėti ir neprarasti vilties. 

Šitie karo Ukrainoje metai vis dar tebėra tokie, kai gyvename ištikti šoko. Bet 
jau dabar turime ruoštis laikui, kuris bus po šoko, po susitelkimo, po traumos. 
Su viltimi, kad neminėsime antrųjų karo metinių, turėtume diskutuoti ne tik 
apie tai, į ką investuosime, kaip padėsime atstatyti infrastruktūrą, kultūrą, bet 
kaip gyvensime kartu su trauma, kaip ją pamažu kartu įveiksime. Tai – ne 
vieno dešimtmečio projektas. Bet tam proaktyviai jau turėtume ruoštis. 

Šią tyrimo dalį rašau 2023 m. gegužę. Kalbant apie katalikiškos įstaigos 
tapsmą įtraukia šis išplėtimas pasirodė būtinas. Vos pabaigus rašyti 
autoetnografinio tyrimo tekstą prasidėjo Rusijos invazija į Ukrainą ir Ukrainos 
žmonių genocidas. Pabėgėlių srautai Vilnių pasiekė 2022 m. kovą ir balandį, 
todėl darželis turėjo kelis mėnesius pasiruošti kardinaliam pokyčiui ir įkurti 
Ukrainos pabėgėlių vaikams skirtą grupę. Taip darželis tapo prieglobsčio 
įstaiga Ukrainos karo pabėgėlių vaikams. Taip pat iškart pradėjome rengtis 
karo traumos įveikos veiksmams. Taip įtrauki katalikiška įstaiga vėl keitėsi ir 
tapo traumai jautri ikimokyklinio ugdymo bendruomenė. Vaikų ir jų tėvų 
traumai jautrus darželis. Taip pat mokytojų ir virtuvės darbuotojų iš Ukrainos 
traumai jautri bendruomenė. Teko išmokti traumos įveikos būdų, tinkančių 
ikimokyklinio amžiaus vaikams (El-Khani et al., 2021), ir kurti traumai jautrią 
komunikaciją (Anderson et al., 2015) bei psichologės lydimą pagalbos sau 
grupę suaugusiesiems.  

Taip pat ir nacionaliniu lygmeniu organizavome traumos įveikos mokymus 
mokyklų ir darželių pedagogams. Darželio bendruomenės žmonės įsitraukė į 
Ukrainos mokytojų įdarbinimo Lietuvoje sklandesnio įgyvendinimo procesą. 
Taip pat teko gan aštriai viešai su Švietimo mokslo ir sporto ministerija 
diskutuoti apie ukrainiečių integraciją į rusakalbes mokyklas, siūlyti 
alternatyvius, Ukrainos vaikams labiau priimtinus, variantus. Tuo pačiu metu 
ir kitų Ukrainos pabėgėlius priėmusių šalių edukologai kėlė tuos pačius 
klausimus, beveik pakeltu tonu rėmė Ukrainos pabėgėlių, kurie tik laikinai 
ieško prieglobsčio, teisę į mokslą gimtąja kalba (Ociepa-Kicińska & 
Gorzałczyńska-Koczkodaj, 2022). Kiti mokslininkai peikė ad-hock švietimo 



 

135 
 

politikos formuotojų sprendimą asimiliuoti Ukrainos vaikus į šalies ugdymo 
įstaigas, nes tokie sprendimai turės pasekmių ilgalaikėje pabėgėlių ugdymo 
perspektyvoje (Fridrikh, 2022). Toks bendras Ukrainos pabėgėlius priimančių 
šalių mokslininkų balsas buvo išgirstas. Lenkijoje ir Lietuvoje atsirado 
traumai jautrių pagal savo šalies nacionalinį curriculum Ukrainos vaikus 
gimtosios kalbos mokančių mokyklų.  

Darželyje laikėme keturmečius Romaną ir Milaną apkabinę, idant jie 
nesužalotų savęs, kitų ukrainiečių grupės vaikų, darželio mokytojų. Patyrėme, 
kokia baisi karo traumos raiška ikimokyklinio amžiaus vaikų sąmonėje ir 
elgesyje. Taip pat į komandą priėmėme žmogų, kurio prigimtinis trapumas 
virto piktnaudžiavimu ir griovimu. O tam buvome nepasiruošę. Idealizavome 
karo pabėgėlius ir, kaip visi artimi ir tolimi Ukrainos palaikytojai, buvome 
nepasiruošę didžiausiai migracijos krizei nuo Antrojo pasaulinio karo laikų 
(Pita & Costa, 2022), todėl to vieno žmogaus elgesys sugriovė ne tik traumos 
įveikos algoritmą, bet ir kelių bendruomenės šeimų gyvenimus. Šis tapsmo 
momentas tapo sukrėtimu ir išbandymu darželio pedagogų komandai. 
Pirmąsyk dėl etinių priežasčių teko atleisti du darbuotojus. Vienas jų buvo 
pedagogas, kuriuo rėmėsi karo traumos įveikos terapijos įgyvendinimas. 
Todėl turėjome sumažinti traumos įveikos programos apimtis ir būtent dėl to 
atsisveikinti su vaiku, kuriam mūsų pagalbos reikėjo labiausiai. Šis 
išgyvenimas buvo mūsų visų pralaimėjimas ir pamoka.  

Vis dėlto 2022 m. pabaigėme viltingai, bet tikroje nuovargio nuo atjautos 
atmosferoje (Henson, 2020). 2023 m. pradėjome nuo to, kad vaikus iš 
ukrainietiškos grupės perkėlėme į lietuviškas. Į kiekvieną lietuviškai ugdomą 
darželio grupę įkėlėme po tris–keturis ukrainiečių pabėgėlių vaikus. Ten pat 
pakvietėme dirbti mūsų komandos mokytojus iš Ukrainos. Tokiu būdu beveik 
pusmetį dirbę su traumos įveika pradėjome palaipsnį Ukrainos vaikų 
integracijos į lietuviškas grupes procesą. Tai, suprantama, galėtų reikšti, kad 
ukrainiečiai veiklos metu mokosi lietuvių kalbos, o lietuviai – ukrainiečių. Bet 
praktika parodė, kad ir vieni, ir kiti vaikai daugiau išmoko rusų kalbos žodžių. 
Turime nepageidaujamą dvikalbystę, kuri ilgą laiką būdinga Ukrainai 
(Csernicskó & Máté, 2017). Tai įvyko dėl paprastos priežasties – pedagogai 
(lietuviai su ukrainiečiais) tarpusavyje kalbasi rusiškai! Teko dar sykį 
pasirinkti sunkesnį kelią – tvirtai susitarėme, kad mokytojai iš Ukrainos su 
vaikais komunikuos tik ukrainietiškai, o vietiniai – tik lietuviškai. Pirmieji 
lietuviškai prakalbo mokytojai iš Ukrainos.  
Taip ir iriamės pirmyn iki pergalės! 



 

136 
 

7.3.11. Alina 

2016 m. rugsėjo 5 d. pokalbis: 

Alina: Norėčiau pasikalbėti dėl speciukų ugdymo ir asistentų rengimo. Kada 
galim tartis? 

Aš: Aš dabar galiu valandą skirti. Tu gali? 

Alina: Galim ir dabar... jei taip nori. 

Aš: Reikia pasikalbėti, nes turime rasti tinkamą žmogų į Mildos vietą. Ji jau 
spalį išskrenda. Baisiai pergyvenu, kaip Majus ir Geruta pripras prie naujo 
žmogaus. Ką manai? 

Alina: Taip, tas irgi. Bet aš noriu pasikalbėti apie mane. 

Aš: Gerai. Pasikalbėkime. Apie Tave. Ar viskas yra gerai? 

Alina: Taip. Tik dėl darbo. 

Aš: Klausau ausis ištempus. Tu mane gąsdini. Sakyk greičiau! 

Alina: Aš nebegaliu dirbti šito darbo. 

Aš: „Šito“ – koordinuoti asistentus ir ruošti ugdymo programas specialiųjų 
poreikių vaikams? 

Alina: To irgi. 

Aš: Ką tai reiškia? 

Alina: Man labai sunku Tau tai pasakyti, aš nenoriu Tavęs ir vaikų... o, Dieve, 
ir tėvų nuvilti. Bet man per sunku su neįgaliais vaikais. Tiesiog nebegaliu.  

Aš: Gal reikia daugiau rankų, pagalbos? 

Alina: Ne, rankų yra, bet net nežinau, kaip tai pasakyti... Man sunku būti šalia 
jų. Neįveikiau to jausmo, kai reikia juos nuprausti. 

Aš: Suprantu. Gal Tau reikia atostogų?  

Alina: Ne, man nereikia atostogų, man reikia dirbti su normaliais vaikais. 
Perkelk mane į grupę, kur nėra neįgalių vaikų.  

Aš: Tokios vaikų grupės nėra. 

Alina: „Betliejuje“ yra tik Benjaminas, jis apsitarnauja pats. 



 

137 
 

Aš: Žinai, kaip tik norėjau pasikalbėti ir pasitarti apie „Betliejų“, ten 
norėčiau priimti Mortą. Ji turi ir autizmą, ir Dauno sindromą. 

Alina: Aš tikrai negaliu daugiau taip dirbti. 

*** 

Asistentų kaita, ribotos pedagogų galimybės priimti neįgalų vaiką bei 
sekinantis įtraukios grupės darbas yra įprasti įtraukiojo ugdymo įstaigos būties 
ir buities dariniai. Jei ugdymo įstaiga apmoko ir ugdo asistentus bei juos 
koordinuojantį personalą, pagalba specialiųjų poreikių turinčiam vaikui yra 
efektyvesnė ir nuoseklesnė. Visa įtrauki vaikų grupė ir pedagogai išgyvena 
harmoningą ir kūrybingą ugdymo procesą. Tuomet ir grupės aplinka būna 
paruošta taip, kad kiekvienas ugdomosios veiklos dalyvis gali įsitraukti ir 
veikti.  

Jei grupės asistentas (mokytojo ir / ar vaiko padėjėjas) yra neparuoštas, 
neišmano vaiko raidos ir tam tikrų sutrikimų specifikos, jis ar ji tiesiog ganys 
specialiųjų ugdymosi poreikių turintį vaiką ir stengsis jam ar jai sutrukdyti 
kelti sumaištį grupėje. Asistentas taps siena tarp to, kuriam asistuoja, ir grupės 
vaikų, veiklų ir priemonių. Tam, kad asistentas taptų ne siena, bet tiltu, jį ar ją 
reikia ruošti, taip asistento mokymas ir palydėjimas tampa būtina įtraukiojo 
ugdymo įstaigos veiklos dalis. Asistentą apmokyti reikia bent 6 mėnesių, 
kartais ir ilgiau. Priklauso nuo konkretaus vaiko konkrečių sutrikimų. 
Asistentus ir įtraukiojo ugdymo procesą koordinuojantį asmenį tenka mokyti 
dvejus ar net trejus metus. Todėl Alinos pasitraukimas mane paguldė ant 
menčių. Turėjau atsiraitoti rankoves ir perimti koordinavimą. Beveik pusę 
metų ieškojau išeities: kalbėjausi su mokytojais, asistentais, vaikų tėvais. Vis 
galvodavau, kad darželis lyg viena koja šlubčioja.  

Po ilgų svarstymų nutarėme, kad kiekvienas grupės mokytojas ar mokytoja 
bus apmokomas ir parengtas taip, kad pajėgtų nuosekliai dirbti su specialiųjų 
ugdymosi poreikių turinčiu vaiku. 2017 m. atsirado nevalstybinių autizmo 
spektro sutrikimo srityje besispecializuojančių centrų ir kitus sutrikimus 
mažinančių reabilitacijų. Susidraugavome ir pradėjome bendradarbiauti: savo 
pedagogus siuntėme į tų centrų aukštos kokybės mokymus, vaikus – į 
dedikuoto ugdymo laiką. Tokiu būdu sunkaus autizmo ar kitos negalios atveju 
darželis apsibrėžė savo veiklos dalį: aprėpia vaiko socializaciją, logopedo 
paslaugas ir centro vykdomos veiklos tąsą grupės veikloje. Lengvesnio 
autizmo ar ne per daug sudėtingos negalios atveju pedagogų pasirengimas, 
pritaikyta darželio programa ir Montessori metodas tapo pakankamu pamatu 
darniam vaiko ugdymui.  



 

138 
 

Galėjome dirbti su mažiau asistentų. Juos atsirinkdavome iš tų, kurie dar 
studijuodami vaikystės pedagogiką norėjo dirbti mūsų darželyje. Pirmuosius 
metus juos apmokydavome dirbti su konkrečiu SUP turinčiu vaiku, vėliau 
ruošdavome juos darželio pedagogų mokykloje bei išleisdavome į partnerių 
organizuojamus specialiuosius mokymus. Tokiu būdu asistentai užauga iki 
puikiai parengtų pedagogų, jų kaita tampa planinga ir pageidaujama. 

 
7.3.12. Teisiųjų teismas 

Iš 2021 m. vasario 14 d. Facebook įrašo: 

Aną dieną viena gera katalikė mane įspėjo: „Tu dabar darai klaidą! Kai 
mažumos paims valdžią, jos atsigręš prieš tave ir persekios! Pamatysi! 
Krikščionis persekios, atims jų teises, jų laisvę, jų orumą. Tave sutryps tie, 
kuriems dabar rodai švelnumą.“ 

Aš padėkojau ir sykiu prisiminiau Edvardą. Mokykloje mes tyčiojomės iš 
Edvardo. Jo vardo trumpinį kažkas surimavo su necenzūriniu žodžiu. 
Berniukai mokyklos koridoriuje jo tykodavo, užgauliodavo. Jam trenkdavo. O 
paskui pasakodavo, kad ant jų kumščių likdavo kreminės pudros likučių. Ir 
mes juokdavomės! Nes visi juokėsi iš Ediko, nes jis – Edikas. Edikus reikia 
mušti, nes kitaip jie visus užkrės tuo savo edikizmu. Ir neliks normalių bernų 
draugauti. Bus tik bobiški bernai.  

Verta užsiminti, kad Edvardas buvo mano laiptinės kaimynas. Nuo 6 metų 
Edikas grojo fortepijonu. Grojo jis puikiai. Kartais aš prisidėdavau tuščią 
puodelį prie mūsų bendros sienos, priglausdavau ausį, kad geriau girdėčiau 
jį skambinant pianinu. Pamažu atpažinau, kad jis groja kūrinius iš tos 
puikiosios tėčio plokštelės. Tik jie skambėjo kitaip: gyviau ir ugningiau. 
Edikas vis grojo. Visus metus, per vasaros atostogas, savaitgaliais, kiekvieną 
laisvą akimirką. Toji muzika buvo mūsų laiptinės įprastas fonas. Nors 
draugauti su Ediku buvo negalima (nes tai nenormalu), patyliukais juo 
žavėjausi.  

Kartą, kai viename vakarėlyje vėl buvo aptariamos niekuo nepagrįstos 
istorijos apie Ediką, per vieną akimirką mane žaibu persmelkė suvokimas, kad 
nenormalu yra šitaip nekęsti kitoniško žmogaus. Ne Ediko ypatybės buvo 
nenormalios, bet ta mūsų laikysena, apkalbos, patyčios ir smurtas buvo 
įnormintas košmaras! Atsimenu, kaip išėjau iš vakarėlio galvodama apie visų 
ten buvusių žmonių dangstomus trapumus: vieno tėvas gėrė ir skriaudė 
motiną, kitas jau metus gyveno su pamote, pamirštančia vaikams padaryti 



 

139 
 

šilto maisto. Trečioji vakarėlio viešnia svėrė virš 115 kilogramų, o svoris 
toliau augo, ketvirtoji – prieš pusmetį pasidarė medikamentinį abortą. O pati 
jaučiausi tokia vieniša bei niekam nereikalinga, kad norėjosi užmigti ir 
niekada nepabusti. Patyčios slėpė mūsų namų ir mūsų pačių gėdą, žaizdas ir 
skausmą.  

Dar kelissyk toje kompanijoje nutraukiau bjaurias kalbas apie Ediką. Ir štai 
tada mane pavadino (p)edike. Likau už draugų kompanijos borto. Atsidūriau 
ten, kur Edvardas gyveno ne vienerius metus. Po mokyklos baigimo Edvardas 
studijavo genetiką užsieniuose. Ten ir liko.  

Visa tai prisiminiau per vieną akimirką, man taip geranoriškai patarusiai 
pašnekovei atsakiau: ar gali būti, kad baimė, jog kada nors kas nors 
krikščionis užgaus, skatina mus pačius pirmiau pulti, persekioti, neigti kitokių 
orumą? Jei taip, tai aš verčiau renkuosi rizikuoti mylėti. Net jei visi sakys, kad 
kitokius skriausti yra visuotinai tinkama, aš to nebedarysiu. Nekursiu šmeižtų 
ir nebendradarbiausiu. Geriau liksiu už borto, geriau liksiu už sienos su 
Ediku. 

Po šio dialogo ilgai svarsčiau, kokį mūsų trapumą ir sužeistumą slepia 
smurtas prieš mažumas, prieš žmones su negalia, prieš kitatikius ir 
migrantus? Kas vyksta mūsų namuose, jei su tokia jėga puolame visus 
kitokius?  

*** 

Iš pokalbio su darželinukų mama, katalikų aktyviste: 

– Laba diena, ar galiu truputį pakalbinti? 
– Gerai. 
– Noriu paklausti, ar penktadienio vakarą turite laiko susitikimui? 
– Pabandysiu paorganizuoti, kas nutiko? Dėl vaikų ugdymo? 
– Ne, dėl Jūsų ir mokytojos Adrianos. 
– Norite susitikti trise? 
– Ne visai. Noriu judvi pakviesti atvykti į Alytų. Ten pasikalbėtume apie 
viešą katalikų poziciją tam tikrais klausimais Facebook komentaruose. 
– O kodėl į Alytų? 
– Ten mūsų būstinė, atvyks dar du teisininkai, gal keli kunigai.  
– O kodėl mums visiems reikia susitikimo? 
– Kad sutartume, kaip tinkamu būdu komunikuoti žinutes, nes jūsų ir 
Adrianos vieši įrašai kelia susirūpinimą mūsų institutui. Reiktų susitarti, 
kaip geriausia ir tinkamiausia būtų skleisti gerąją žinią. Penktadienį apie 



 

140 
 

20 valandą lauktume judviejų Alytuje Žyginto bute. Aš pati nebūsiu, nes 
Mykoliukas dar apsirgęs. 
– Odeta, aš pasitikslinu: jūs kviečiate mus dvi atvykti į Žyginto butą, 
kuriame bus keli vyrai teisininkai ir keli kunigai? Jūs kviečiate mus, kad 
jie galėtų mus įtikinamai įkalbinti pagal jūsų grupės įsivaizdavimą 
cenzūruoti mano ir Adrianos Facebook įrašus? 
– Viktorija, kai taip pristatote, tai rodo jūsų priešišką nusiteikimą ir 
nenorą dialoguoti. Juk jūs – vienuolė, katalikiško darželio vadovė, o 
Adriana – pagrindinė priešmokyklinukų mokytoja, normalu, kad 
katalikams kelia klausimų ir abejonių jūsų pasisakymai tam tikrais 
klausimais. 
– Odeta, ačiū už kvietimą, bet dviem teologiją baigusioms moterims 
nereikalinga teisininkų uždarame bute organizuojama įtikinanti naktinė 
konsultacija Evangelijos ir Bažnyčios mokymo klausimais. Linkėjimai 
Mykoliukui, tesveiksta greičiau, susitiksime pirmadienį.  
 

 *** 

Didžiausias įtraukties iššūkis yra ne priimti kitokį vaiką, kito tikėjimo 
mokytoją ar išmokti gestų kalbą dėl neprigirdinčiųjų vaikų. Didžiausias 
sunkumas yra sugyventi su savo teisumu įtikėjusiais katalikais. Naujosios 
kartos katalikiškas ugdymas pirmiausia klausosi Bažnyčios minties XXI 
amžiaus kontekste. Pirmosios kartos katalikiška mintis daugiau nusiteikusi 
gintis, ieškoti priešų ir su jais kovoti (Ališauskienė & Markauskaitė, 2014). 
Tam sukuriami specialūs institutai ir organizacijos (paprastai apimančios tas 
pačias kelias dešimtis narių), kurie įsitraukia į aršias diskusijas su įvairiomis 
visuomenės grupėmis, ima remtis religiniais argumentais, vengia kalbėti apie 
mokslinius tyrimus (Volungevičius, 2018, p. 206). Dėl aktualių priešų 
stygiaus tokios organizacijos akylai stebi savo Bažnyčios narių viešus 
pasisakymus bei neprašytos jiems perša savąją Bažnyčios mokymo 
interpretaciją. Jei užpultasis turi mažiau kantrybės, minėtiems institutams 
pagaliau pavyksta susirasti bent vieną tikrą priešą, todėl kova nebeatrodo 
bergždžia. Tai gali virsti konfliktu ir katalikiško darželio viduje. Bet darželio 
misija nėra ideologinės kovos, vaikų tėvų auklėjimas ar principingas 
konfliktas migrantų (Vitkuvienė, 2021), homoseksualų (Martin, 2017) ir 
šeimos politikos (Smalskys, 2005) klausimais. Darželio tikslas – kurti 
krikščionišką vaikų, jų šeimų ir įstaigos darbuotojų bendruomenę, kuri teiktų 
visuminį vaiko ugdymą, atliepiantį visuomenės poreikius ir padedantį 
atskleisti vaiko, jo šeimos ir Bažnyčios pašaukimą (Ugdymo programa 



 

141 
 

„Mažutėliams“, 2011, p. 123). Kas kartą sugrįžti prie tikslo, kas kartą iš naujo 
kurti ir burti įvairiabriaunę bendruomenę, kuri ugdytų vaiką. Suaugusiųjų 
konfliktai vaikų ugdymui padaro daugiau žalos nei naudos, todėl atvirumas 
kiekvienam įima ir save vieninteliais teisiais matančius vaikų tėvus, idant jų 
vaikai nebūtų atstumti.  

Po kiekvienos gautos pastabos, priekaišto ir net grasinimo svarstau, kodėl 
teisiais save vadinantys katalikai savo atžalas leidžia į naujosios kartos 
katalikišką darželį? Juk didmiestyje yra ir „teisingų“, pirmosios kartos 
požiūriu besivadovaujančių, darželių. Teisieji ne vienus, bet penkerius ar 
dešimt metų vieną po kito leidžia savo atžalas į atvirą įtraukią katalikišką 
ugdymo įstaigą (Logli, 2022). Šis fenomenas galėtų būti tolesnių tyrimų 
objektas. 

Iš 2021 m. vasario 20 d. Facebook įrašo: 

Vis pasakoju žmonėms tokį kasdienišką anekdotą. Kuo skiriasi katalikiškas 
ugdymas nuo įprasto? Įprastame darželyje penkiametis nustumia draugą nuo 
paspirtuko ir nuvažiuoja atimtąja transporto priemone. Katalikišką darželį 
pradėjęs lankyti vaikas nustumia draugą nuo paspirtuko ir nuvažiuodamas 
priekaištingai sušunka: „Reikia dalintis!“  

Esama tokios „neskladkės“ kataliko gyvenime. Pirmiausiai krikštijame tyrą it 
krištolas kūdikį, kad išvaduotume nuo gimtosios nuodėmės. Tada gyvename 
taip, kaip išeina: nieko neužmušam, nieko nepavagiam, neužkabinam. Tai lyg 
ir neturime ko apgailėti per išpažintį. Tada lyg ir sužinom bei nenorom 
atpažįstam, kad yra kitų dalykų, kurių pridarom ir taip sužeidžiame savo arba 
artimo širdį, o kartu iškreipiam gyvenimą. Gailimės, puolam Dievui į glėbį, 
raudam, kaip dera nusidėjėliui. Bet vos gavę atleidimą, jaučiame, kad 
pasikeitėme. Gilinamės į tikėjimą, laikomės Bažnyčios nustatytos tvarkos. 
Sekasi įvairiai, betgi galima atlėkti išpažinties ir vėl laikytis tvarkingo 
krikščioniško gyvenimo. Kuo aiškesnė tvarka, tuo geriau ji mums suprantama. 
Kuo geriau ją suprantame, tuo aiškiau taikome. Kitiems. Nusidėjėliams. 
Paleistuviams, vagims, svetimautojams, liberalams, visokio plauko leftistams 
ir neišmanėliams. Jau nebesame nusidėjėliai. Tai jie yra nusidėjėliai, jiems 
reikia atsiversti, juos reikia gydyti, atversti ir smerkti.  

Smerkti, dar ir dar kartą viešinti jų ydas bei nuopuolius, tai, žinoma, atlikti 
solidžiai – pasiremiant bažnytinėmis nuostatomis. Ir kai mums, krikščionims, 

 
23  Su nepublikuotu šaltiniu galima susipažinti: dfff1b_aa036ff37dac4af39f82ee743ddada7b.pdf 

(mazuteliams.lt) 

https://www.mazuteliams.lt/_files/ugd/dfff1b_aa036ff37dac4af39f82ee743ddada7b.pdf
https://www.mazuteliams.lt/_files/ugd/dfff1b_aa036ff37dac4af39f82ee743ddada7b.pdf


 

142 
 

primena, jog ir mes buvome (esame?) nusidėjėliai, kad mums ką tik, gal net 
šiandien, atleido mūsų nuodėmes, mes užkietiname savo širdį. Atsakome, kad 
mūsų nuodėmės menkesnės, beveik nematomos. Tokios kaip visų. Taigi 
normalios. Taigi leistinos. Taigi mes be nuodėmės. Mes galime ir privalome 
smerkti juos. Ir Evangelija mums ne argumentas. Ir Jėzus mūsų klauso, nes 
Jis yra mūsų Dievas, mūsų nuosavybė, mūsų stabas. Surišame Jam rankas ir 
kojas, užlipdome burną ir liepiame tyliai sėdėti mūsų bažnyčioje. Kol ateis 
sekmadienis ir mes giedosime Jam šlovės giesmes, mąstysime kryžiaus kelią 
(kaip stipriai Jis dėl jų, nusidėjėlių, kentėjo ir kenčia), mokysime vaikus 
katekizmo ir liepsime jiems dalintis. Dalintis mūsų teisumo vaisiais, mūsų 
neapykanta nusidėjėliams. Ir vaikai supras, kaip gera būti teisiems. Jie 
supras, kad geriau jau niekada neklausti jokių klausimų apie bažnytinę tvarką. 
Jie bus nauja karta, kuri jau pamiršo, kaip jų tėvai surišo ir įkalino Viešpatį, 
o Dievo tylą priims kaip pritarimą. 

Bus tokia diena, kai vaikai taps paaugliais, ir kaip tik tą dieną visi, kuriuos 
smerkė jų tėvai, bus kalėjime. Saugiai uždaryti. Ir paaugliai paklaus savo 
tėvų: „Kodėl, pasakykite mums, kodėl šiandien, kai įkalinome visus mūsų 
priešus, mūsų šalyje toliau perkamas ir parduodamas moters kūnas? Kodėl 
gerose šeimose mušami ir tvirkinami vaikai? Kodėl prekiaujama poveikiu? 
Kodėl šnabždamasi apie Bažnyčios skandalus ir toliau atliekami abortai? 
Kodėl visa tai vyksta?“ 

Mūsų vaikai pasipiktins. Mūsų vaikai atsigręš prieš tėvus, prieš bažnytinę 
tvarką, prieš veidmainystę. Mūsų vaikai paliks mus mūsų nuodėmėse ir 
nepasigailės, kaip mes nepasigailėjom nusidėjėlių. Mūsų vaikai turės 
nugriauti kalėjimų sienas ir perskaityti Evangeliją. Mūsų vaikai atriš rankas 
ir kojas Kristui. Jaunuoliai leis Dievui kalbėti ir Jis kalbės, ne, Dievas raudos 
visą pasmerktųjų kančią, neviltį ir priespaudą. Jis kalbės jiems į širdį. Kol iš 
tėvų paveldėtos akmeninės ji taps žmogiška, gyva širdimi. Sugrudusia širdimi 
jie gręšis į Dievą, atgailaus už tėvų nuodėmes ir niekada nepamirš Jėzaus 
žodžių: „Ne sveikiesiems reikia gydytojo, bet ligoniams. Aš atėjau šaukti į 
atgailą ne teisiųjų, bet nusidėjėlių“ (Lk 5, 32). O gal tai jau vyksta? Gal mūsų 
paaugliai ir jaunuoliai jau kelia mums nepatogius klausimus? Gal jie gręžiasi 
ne nuo Dievo ar Bažnyčios? 

***  

Rašiau šią disertacijos dalį Klaipėdoje, gerokai nutolusi nuo 
autoetnografinių įvykių erdvės. Vakarais išeidavau pasivaikščioti pajūriu, 
apmąstydavau tai, ką užrašiau ir ką planavau rašyti kitą dieną. Rašant istoriją, 



 

143 
 

kurioje dalyvauji kasdien, sunku nepasimesti duomenų jūroje. Nepaprastai 
svarbu atsirinkti tas temas ir segmentus, kurie būtų ne tik patrauklūs 
perskaityti, bet ir reikšmingi etnografiniu požiūriu. Vieną vakarą stebėjau 
gintaro žvejus. Gintarautojai ateina saulei leidžiantis, įpuola į bangas su 
graibštais rankose, pasemia bangų lobį ir traukia į krantą. Smalsuolių būrys 
stebį sausio vidury vykstantį darbą. Viena babytė priėjo artyn, žiūri į žvejo 
išbertą visokių jūros blaškytų žolelių ir medžių liekanų kupstelį. Gintarautojas 
greit jį praskleidžia ir ištraukia gintarėlį. Lyg tarp kita ko paduoda jį stebinčiai 
babai ir grįžta atgal į bangas. Močiutėlė spindi labiau nei besileidžiančios 
saulės ruoželis.  

Panašiai, kaip toji smalsi babytė, autoetnografiją rašanti tyrėja prieina prie 
dienoraščių, lauko užrašų bei įrašų gausos ir laukia, kol atmintis įpuls į 
artefaktų jūrą, išneš istorijos ir kasdienio gyvenimo faktų, jausmų ir įvykių 
kupstą, kol sąmonė atkapstys, kol suras tą neilgą pasakojimą kaip gintarėlį. 
Tik tuomet skaitantysis pamatys tą veido spindėjimą ir besileidžiančio vakaro 
grožį.  
  



 

144 
 

DISKUSIJA 
 

Pasirinkdama dvi skirtingas metodologijas vienam tyrimui atlikti aiškiai 
supratau, kad tikriausiai yra paprastesnis būdas disertacijos tikslams pasiekti. 
Bet tikėjausi rasti metodologinį tiltą segmentams sujungti. Tikėjausi, kad 
esama jungties tarp hermeneutinės fenomenologinės prieigos ir socialinio 
konstruktyvizmo prieigos. Toks supratimas susiformavo žvelgiant pirmiausia 
į A. Schutzo (Gurwitsch & Schutz, 1989) ir, galiausiai, į P. Bergerio ir T. 
Luckmanno (1999) filosofinės minties kelią: socialinis konstruktyvizmas 
remiasi į fenomenologijos pamatą (Embree, 2009). Tačiau nuodugnesnė 
literatūros analizė parodė, kad vienos filosofinės minties atsirėmimas į kitą 
savaime nereiškia, kad esama tam tikros tarpinės jungties, dalyko, kurį 
vadintume socialine fenomenologija. Tai patvirtina T. Luckmannas pokalbyje 
su J. Dreheriu ir H. Vera (2016, p. 4):  

„Bergeris daug mažiau domėjosi fenomenologija [...]. Ir neegzistuoja jokia 
socialinė fenomenologija. Yra sociologija ir yra fenomenologija. [Yra] 
Husserlio, Schutzo ir Gurwitscho [fenomenologija] bei toji, kuri aptariama 
Schutzo ir Luckmanno (1973), yra socialinių mokslų filosofija, bet nėra 
socialinis mokslas savaime.“ 

T. Luckmannas aiškiai pasako, kad nesama tokio darinio kaip socialinė 
fenomenologija. Taigi taip pat nėra tarpinės jungties, kurią tikėjausi atrasti 
Bergerio ir Luckmanno socialiniame konstruktyvizme. Nesama „tilto“ tarp 
fenomenologijos ir vadinamosios socialinių mokslų filosofijos, tai savaime 
yra dvi visiškai skirtingos prieigos. Todėl, viena vertus, tai reiškia, kad 
disertacijos tyrimo, apimančio 2011–2022 m. procesus, aprašyti naudojamas 
autoetnografinis metodas (paremtas Lucmanno ir Bergerio socialiniu 
konstruktyvizmu) tam tikru būdu gali būti sietinas su pirmosios, 
hermeneutinės fenomenologinės (2001–2011), dalies metodologija, kita 
vertus, abi prieigos visiškai skirtingos ir jų radiniai turi būti analizuojami bei 
apibendrinami skyriumi. Toks aiškumas sugrąžino prie pirminio disertacijos 
tyrimo sumanymo: katalikiško ugdymo reiškinį atskleisti pasitelkus dviejų 
dekadų skirtingų pasakotojų balsus. Taigi, mokinių išgyvenimams labiau tiko 
hermeneutinė fenomenologinė prieiga, o katalikiškos įstaigos tapsmo 
naratyviniam pasakojimui – autoetnografinė.  

Aprašant tyrimo radinius buvo suprantama, kad šiam darbui užbaigti visai 
pakaktų pasirinkti vieną tyrimo dalį ir ją pristatyti kaip savarankišką tyrimą. 
Ir tai akademiškai žiūrint būtų išmintingas pasirinkimas. Tačiau disertacijos 
rengimo procesas pats savaime yra išgyvenimas, vedantis į doktoranto ar 
doktorantės kokybinį pokytį. (Ir vėl!) į tapsmą, kuriam įvykti reikia visų 



 

145 
 

proceso sudedamųjų dalių. Kartu su disertaciją rengiančio asmens patiriamu 
pokyčiu pamažu vyksta pokytis ir jo akademinėje aplinkoje. Juk doktorantas, 
vaizdžiai tariant, yra ligonis, kuris nesiekia gydymo, bet transformacijos. Kol 
tas perkeitimas įvyksta, savo liga jis sargdina visus, kas tik gali suprasti 
analizuojamą temą. Konsultantu ar diskusijos dalyviu gali tapti kiekvienas, 
kuris turėjo neatsargumo paklausti, apie ką yra rašoma disertacija. Taip 
disertacinis tekstas vis kinta ir atspindi pokytį, kai pereinama nuo žinomos ir 
todėl saugios hermeneutinio fenomenologinio tyrimo metodologijos link 
Lietuvoje mažiau praktikuojamo ir todėl neįprasto autoetnografinio tyrimo 
metodo.  

Hermeneutinio fenomenologinio tyrimo atlikimo formų gali būti įvairių, 
tačiau pasirinkau pradėti nuo interviu. Nuo gyvo susitikimo ir giluminio 
pokalbio su tyrimo dalyviais. Maniausi turinti suskliausti savo įsitikinimus ir 
žinojimą, idant pajėgčiau išgirsti istorijas, kurios turi galią perkeisti mano 
turimą katalikiško ugdymo koncepcijos supratimą. Tam buvau pasirengusi, 
bet įvykiai klostėsi taip, kad fenomeno tyrimas pakeitė paties tyrimo dizainą 
ir pobūdį. Klausydama kai kurių tyrimo dalyvių balso, išgirdau vidinį 
paskatinimą papasakoti ikimokyklinės įstaigos tapsmo istoriją. Ir šios minties 
nepavyko nutildyti. Atrodė, kad iš suskliaudimo liko šnipštas. O tai galėjo 
tapti ne tik hermeneutinio fenomenologinio tyrimo ribotumu, bet ir tikru 
empiriniu fiasko. Vis dėlto atskyriau hermeneutinio fenomenologinio tipo 
interviu nuo prisiminimus rekonstruojančių dialogų ir ėmiausi M. van Maneno 
metodu aprašinėti ir interpretuoti tyrimo duomenis.  

Aprašydama mokinių patirtis mokantis įtraukioje katalikiškoje mokykloje, 
gan apdairiai interpretavau tai, ką jie su pasitikėjimu pasakojo. Vis dėlto dalis 
iškilusių temų galėjo būti drąsiau interpretuojamos. Pavyzdžiui, kalbant apie 
ypatingą katalikiškos mokyklos erdvę, jos sakralumą ir tyrimo dalyvių 
išryškintas koplyčios ir maldos kambariuko erdves, galima būtų šią temą 
praplėsti jaunimo ir vaikų požiūriu į formalias dvasingumo formas bei 
išorinius tikėjimo ženklus. Pasak S. Cavalletti (2020), vaikams drąsiau 
pasilikti tikėjimo simboliais neperpildytoje maldos erdvėje nei labai puošnioje 
bažnyčioje.  

Analizuojant mokinių patirtis šiek tiek atsivėrė ir jaunos bei vyresnės 
kartos, mokinių ir mokytojų, mokinių, turinčių negalią, ir kitų bendruomenės 
narių, maldos susitikimo neišpuoštoje aplinkoje kaip horizontalaus santykio, 
visų bendruomenės narių lygiavertiškumo ir orumo mokyklos bendruomenėje 
diskursas. Šis konkretus išgyvenimas virto patirtimi, kurioje aptirpsta 
kontrolės atmosfera mokykloje (Foucault, 1998). Tokiu būdu įveikiamas 
priešiškumas bei kuriamas pasitikėjimas. Lygiavertiškumas maldos 
kambaryje (Dievo akivaizdoje) yra ir buvimo tiesoje prieš save, kitus ir Kūrėją 



 

146 
 

išgyvenimas. Šis vertingumo ir orumo patyrimas yra interiorizuotos pagarbos 
sau ir kitam pamatas (Kasper, 1993). Toks ne iš išorės, bet iš asmens vidaus 
kylantis, pagarbus santykis padeda spręsti su mokytojo autoritetu siejamus 
iššūkius (Barbierato, 2019). Dievo artumoje visi tampa viena. 

Susitelkiant į tapsmą Katalikų Bažnyčios mokymo kontekste daugiau 
kalbama apie atsinaujinimą. Taip lyg nurodant, kad Bažnyčia visuomet yra ta 
pati tikrovė, tačiau reikalinga nuolatinio atsinaujinimo (Barron, 2020). Toks 
požiūris vertingas ir suprantamas žiūrint į klausimą ontologiškai, tačiau 
katalikiško ugdymo praktikoje giluminis atsinaujinimas pradeda procesus, kai 
pokytis yra daugiau nei teisingų principų atnaujinimas ir įgyvendinimas. 
Atlikdama autoetnografinį tyrimą aprašiau procesą, kai tapsmas nepanaikino 
katalikiškos ugdymo įstaigos savasties bei tapatybės ir vis dėlto bendruomenę, 
ugdymo turinį ir programą transformavo į tai, ką galima atpažinti kaip visiškai 
kitą. Šiąja prasme G. Deleuze’o ir F. Guattari (2004) definicija artima tyrimo 
radinių tapsmo sampratai, tačiau kartu tiriamas procesas turi vidinę kryptį ir 
tikslą. Katalikiško ugdymo bendruomenės tapsmas nepasiduoda kontrolei, 
tačiau nėra savaime chaotiškas ar akivaizdžiai nekryptingas. Tiesiog viena 
tapo kitu: katalikiška ugdymo įstaiga tapo įtrauki. Bet šiame etape ir liko 
katalikiška. Taigi tikslus dabarties akimirkos tapsmo rezultato fiksavimas 
galėtų būti patikslinamas taip: katalikiška ugdymo įstaiga tampa įtraukia 
katalikiška ugdymo įstaiga. Vis labiau įtraukia ir todėl vis labiau katalikiška 
ugdymo įstaiga.  

Katalikiškai mokyklai, o kartu ir kiekvienai krikščionių bendruomenei, 
tapti mažuma ir tapti tuo, ką paprastai naudos rodikliai atmeta, yra rizikinga 
kelionė, tačiau tai yra kenozės ir teozės išgyvenimas dabartyje. Šis veiksmas, 
atrodytų, turėtų būti kiekvienos Kristų sekančios bendruomenės prigimtyje, 
kaip pastebi apaštalas Paulius: „Dievas pasirinko, kas pasauliui atrodo kvaila, 
kad sugėdintų išminčius. Dievas pasirinko, kas pasauliui silpna, kad sugėdintų 
galiūnus. Ir tai, kas pasaulio akims – žemos kilmės, kas paniekinta, ko nėra, 
Dievas pasirinko, kad niekais paverstų tai, kas laikoma kažin kuo, – kad joks 
žmogus negalėtų didžiuotis prieš Dievą. Jo dėka ir jūs esate Kristuje Jėzuje, 
kuris Dievo valia mums tapo išmintimi, teisumu, pašventimu ir atpirkimu, 
kad, anot Rašto, kas giriasi, girtųsi Viešpačiu“ (I Kor 1, 27–31). Tačiau tokia 
laikysena reikalauja gyvenimo tikėjimu, kad mažumas yra kelias, kuriuo 
Bažnyčia ir jos įkurtos ugdymo įstaigos nueis Dievo Karalystės plėtimo keliu. 
Kartu tai reiškia, kad nelieka kito pašventinimo ir išminties būdo, tik ši 
nepamatuota rizika tapti tuo, kas be kilmės, galios, kas silpna ir trapu.  

Būtent toks mažumo sakralumas giliai paliečia hermeneutinio 
fenomenologinio tyrimo dalyvius, kai jie kartu meldžiasi improvizuotoje 
koplyčioje, atnešdami Dievui ir susirinkusiems tai, kas skauda ir sunku. Ir tai 



 

147 
 

patvirtina absolventų įžvalga apie didelių puošnių bažnyčių ir erdvių uždarų 
koplyčių privalomųjų liturginių praktikų atgrasumą. Vėliau, kaip jie pasakoja, 
tie patys žmonės autoritetingai surinkti maldai nebesimeldžia, bet išgyvena 
nelaisvę ir priešiškumą. Manau, kad šis tyrimo radinys gali būti svarus 
argumentas persvarstyti katalikiškų ugdymo įstaigų bendruomenės 
maldingumo praktikas. Žinoma, jos visame pasaulyje yra gan panašios ir 
sulaukia panašiai negatyvios mokinių reakcijos (Groome, 2003).   

Hermeneutinio fenomenologinio tyrimo dalyviai man atvėrė gan svarbią 
temą, kurios dėl disertacijos ribotumo negalėjau analizuoti taip plačiai, kaip 
norėtųsi. Rimto ir gilaus tyrimo reikalingas lytinio ugdymo katalikiškoje 
mokykloje klausimas. Suprantama, pirmosios dekados tyrimo dalyviai 
pasakoja nutylėto ar net netinkamai vykdomo lytinio ugdymo istorijas, kurios 
galbūt skirtųsi nuo šių dienų mokinių patirčių. Lieka viltis, kad katalikiškas 
ugdymas pamažu atsinaujina, ir tą viltį galės pagrįsti tolesni tyrimai. 

Svarbu atrodo tai, kad atsinaujinimo procesas kviečia katalikiškas ugdymo 
įstaigas tapti vis labiau katalikiškas (pagal Evangelijos dvasią ir principus), o 
tai tiesiogiai atveda prie atvirumo ir įtraukties (Taylor & Sidhu, 2012). Todėl 
galima diskutuoti loginį klausimą, ar šios disertacijos kontekste nuosekliai 
atrodantis hermeneutinis fenomenologinis tyrimas nebūtų tinkamesnis atsakas 
į iškeltus uždavinius? Juk galima ištirti, ką reiškia būti katalikiška ugdymo 
bendruomene. Ar tai neatvestų prie atsakymo, jog tai reiškia būti atvirai ir 
įtraukiai? Norėčiau atvirai sutikti – galbūt! Vis dėlto aprėpiant dešimties metų 
patirtį, žinant įkūrimo istoriją ir stebint pokytį, autoetnografija dabarčiai man 
pasirodė tinkamesnis įrankis. Tolesnių tyrimų perspektyva galėtų būti tirti tuos 
darželio bendruomenės narius, kurie visą dešimtmetį dalyvavo šiame 
transformuojančiame procese. Tikėtina, kad dalyviai būtų nuo pradžių dirbę 
darželio mokytojai. Ir tik jie, juk ikimokyklinio amžiaus vaikų tyrimas turi per 
didelių iššūkių ir ribotumų aiškesnei retrospektyvai pasiekti. Tačiau būtent 
vaikai yra įvykusio tapsmo katalizatoriai ir įkvėpėjai, todėl ir leidau sau 
papasakoti jų istorijas, neatpažįstamai pakeitusias mano ir visos katalikiško 
darželio bendruomenės ugdymo filosofiją ir praktiką. 

Vienas iš atsakymų, kaip nepasitenkinti vien universalaus ugdymo dizaino 
suręstu planu, yra kaskart atsižvelgti į konkretų vaiką konkrečioje klasėje. 
Taip, lyg perkuriant visą ekosistemą iš naujo. Šis tyrimo radinys atspindi 
Neįgaliųjų teisių komiteto komentarą apie tinkamą fizinių sąlygų pritaikymą 
(2016). Tai reiškia, kad pirmiausia atsižvelgiama į konkretų vaiką, turintį 
negalią, įvertinant jo ar jos asmeninius mokymosi poreikius ir pritaikant 
tinkamiausius ugdymo metodus ir priemones. Šis tinkamas sąlygų pritaikymas 
gali būti jungiamas su universalaus ugdymo dizaino elementais, siekiant, kad 
visi ugdymo procese dalyvaujantys vaikai būtų matomi, įskaitant mažiau 



 

148 
 

pastebimas pažeidžiamas vaikų grupes (pavyzdžiui, skurstantys vaikai) ir 
kitokių specialiųjų poreikių turinčias grupes (pavyzdžiui, gabūs vaikai).  

Suprantama, kad šiandienė Lietuvos situacija skatina daugiau dėmesio 
skirti žmonėms, turintiems negalią, nes neišmintinga (o gal ir žalinga) priešinti 
esminių žmogaus ir vaiko teisių įgyvendinimo deficitą su efektyvesnių 
mokymosi metodų paieška ypač gabiems vaikams, todėl siekiama susitelkti 
būtent į vaikų, turinčių negalią, kuo sklandesnį neatidėliotiną įtraukimą į visų 
pakopų ugdymo įstaigas. Kita vertus, toks susikoncentravimas susiaurina 
įtraukties fenomeno supratimą (geriausiu atveju) iki dalinės įtraukties 
prognozės. Lieka rizika, kad gabesnieji vaikai vis labiau trauksis į privataus 
švietimo sektorių, o tai perspektyvoje sukuria gilesnę atskirtį, iškreipiančią 
įtraukios visuomenės savikūrą.  

Kai rašau šį tekstą, antrosios įtraukiojo katalikiško ugdymo dekados 
mokiniai yra dešimtokai. Dar keleri metai ir jie baigs mokyklą. Brėžiu sau 
uždavinį hermeneutiniam fenomenologiniam ar etnografiniam tyrimui, idant 
išgirsčiau jų balsą ir galėčiau palyginti šios disertacijos radinius su ateities 
tyrimo rezultatais. 

Kita vertus, šį tekstą palieku su giliu nerimu, kad trečiosios dekados 
įtraukusis katalikiškas ugdymas susidurs su sunkumais, kurie bręsta 
visuomenės priešiškumo ir tyčinio kiršinimo prieš asmenis, turinčius negalią, 
specialųjį poreikį ar tiesiog priklausančius tautinėms, religinėms ar kitokioms 
mažumoms. Taip pat suprantu, kad resursai, skirti stiprinti įtraukčiai ugdyme, 
pagrįstai gali būti nukreipti realiems šalies ateities išlikimo poreikiams 
užtikrinti.  

Kaip tik šiuo metu Lietuvos švietimo sistema yra ant privalomo įtraukiojo 
ugdymo slenksčio, bet kartu šiandien, kai rašau šį tekstą, daugiau nei 1 000 
mokyklų buvo prašytos evakuoti vaikus ir personalą iš mokyklos patalpų. 
Suprantama, kad masinė kiberataka ir du vienas po kito kaimynystėje ir 
tolimesniuose pasaulio regionuose prasidėję karai mus gąsdina, tačiau 
neapibrėžtumo ir nerimo atmosferoje lyg aiškiau išgirstame, kad mums įprasto 
pasaulio architektūra staigiai kinta, yra įtraukiama į tapsmą, kurio dizaino 
neįmanoma kontroliuoti, taip pat nepaprastai sudėtinga tinkamai strateguoti 
tokių pokyčių amortizaciją. 
 

  



 

149 
 

IŠVADOS 
 
Žvelgiant retrospektyviai katalikiškas ugdymas buvo Lietuvos švietimo 
pradžia ir pamatu. Istorijos kontekstams keičiantis katalikiškas ugdymas gali 
būti matomas ir kaip rezistencijos, tautiškumo bei identiteto saugojimo lopšys, 
sūpavęs Nepriklausomos Lietuvos švietimo ateitį, vienaip ar kitaip sietiną su 
dabartinės švietimo kultūros stiprybėmis ir trūkumais. 

Šių laikų katalikiškas ugdymas įsišaknijęs krikščioniškoje antropologijoje, 
kuri yra dalies Lietuvos mokyklų pasaulėžiūros pagrindas. Todėl vienas ar keli 
nagrinėjamo įtraukiojo katalikiško ugdymo bruožų gali būti priskirti ne tik 
katalikiškos krypties ugdymo įstaigoms, pavyzdžiui, savanorystė ir pagalba 
silpnesniems. Tačiau esama specifinių ypatybių, kaip antai: konkrečios 
sielovadinės praktikos, liturgijos šventimas, gailestingumo darbų 
praktikavimas, tikybos pamokų valandų padvigubinimas bei šio dalyko turinio 
integracija į kitas formalias veiklas, būdingų būtent katalikiškoms ir 
katalikiškos krypties mokykloms.  

Analizuodama integruoto ir įtraukiojo ugdymo Lietuvoje pradžią bei raidą, 
atradau, kad nors įtraukusis ugdymas Lietuvoje prasidėjo katalikiškos krypties 
mokykloje, kurios įtraukties patirtis yra sėkminga, likusios katalikiškos 
ugdymo įstaigos įprastai linksta į vieną iš dviejų pozicijų įtraukties atžvilgiu: 
a) vykdo vaikų atranką, pasirenka vaikus segreguojančią, įtraukčiai priešingą 
kryptį arba b) panašiai kaip kitos Lietuvos švietimo įstaigos, pamažu įsitraukia 
į šiuo metu švietimo politikos propaguojamo įtraukties plano įgyvendinimą, 
susidurdamos su specialiojo ir integruoto ugdymo elementų reliktiniais 
kliuviniais. 

Aprašydama, analizuodama bei interpretuodama pirmosios įtraukiojo 
katalikiško ugdymo dekados absolventų patirtis mokantis įtraukioje 
katalikiškoje įstaigoje, atlikau hermeneutinį fenomenologinį tyrimą. Šio 
tyrimo radiniuose man atrodo reikšmingas keturių egzistencinių temų 
skleidimasis, kuris pasireiškia, kai: 

a) įtraukiojo katalikiško ugdymo kontekste pasirodo ypatinga mokyklos 
erdvė – koplyčia. Koplyčios sakralumo prasmė įžvelgiama ne 
išoriniuose jos simboliuose, bet bendrystės su Dievu ir kitais procese. 
Taigi vertingas yra ne patalpos išorinis ypatumas, bet svarbus 
santykis, ryšys, kuris būtent ten susirinkusius suartindavo ir 
suvienydavo; 

b) pasitikėjimu grįstas suaugusiųjų ir vaikų santykis įtraukioje 
katalikiškoje mokykloje ugdymo įstaigos bendruomenės narius 
skatina atlikti tuos pačius gerus darbus, kuriuos mato darant vyresnius 



 

150 
 

(mokytojus ir kitus mokinius) ir bendraamžius (kuriančius 
komandiškus bei priimančius tarpusavio ryšius); 

c) probleminiai santykių tarp mokinių aspektai mokyklos 
bendruomenėje būdavo neigiami ir užglaistomi, todėl atvesdavo prie 
slaptų, dešimtmetį trunkančių, patyčių. Patyčių slaptumo 
išgyvenimas, kai smurto iniciatoriai tinkamai elgiasi tik stebimi 
išorinių autoritetų, ypač skaudus žmonėms, turintiems negalią;  

d) kūno dimensija įtraukioje katalikiškoje mokykloje pasireiškia per 
vieną ryškų savanoriškos fizinės pagalbos bei priimančio žvilgsnio į 
kitokį aspektą. Priimančioje ir draugiškoje aplinkoje praktikuojama 
fizinė pagalba bei jaučiamas geranoriškas klasės draugų žvilgsnis. Jis 
padeda konkrečią kūno negalią integruoti į klasės-komandos 
bendrumo patirtį. Priimantis žvilgsnis panaikina atskirties dėl 
negalios jausmą;  

e) mokykloje tinkamai ir / ar pakankamai neplėtojama asmens 
lytiškumo, išreiškiamo per kūną, tema. Netikėti jos raiškos aspektai 
įtraukioje katalikiškoje mokykloje, kaip antai: slapti lytiškumą 
apsvarstantys eilėraščiai, aprangos detalės, sensualios ištaros ir 
poelgiai, priimami su nuostaba ir šoku; 

f) atsivėrė klasės draugų kūno laikinumo ir kartu amžinumo aspektai, 
kai mirusių klasės draugų (turinčių sunkią fizinę negalią) netekties 
skausmas įveikiamas per tikėjimą į kūno prisikėlimą. Toks tikėjimas 
suteikia viltį ir tvirtumą daug fizinio ir emocinio skausmo ir mirtį 
iškentusių asmenų bendraklasiams; 

g) įtraukioje katalikiškoje mokykloje atsiveria laiko dimensija, kaip 
įprasta mokyklose, išgyvenama pamokų bei pertraukų fragmentais ir 
/ arba pamokų bei būrelių valandomis. Išskirtinis laikas įtraukiajame 
katalikiškame ugdyme – suplanuotų rekolekcijų, kairos, laikas. Jį 
galima vadinti išskirtinai gera patirtimi bendro laiko, skirto Dievui ir 
Jo veikimui; 

h) liturgijos laikas (Mišios) absolventų patirtyse nupasakojamas kaip 
beprasmybės išgyvenimo laikas. Mišios išgyvenamos kaip 
prievartinis ir beprasmis laikas. Šiai veiklai priešinamasi, atsiejant ją 
nuo laiko Dievui išgyvenimo;  

i) pasipriešinimą sukelia ir ugdymo įstaigos pokyčių laikas, kai ji iš 
integruotos mokyklos virsta įtraukia katalikiška mokykla. Tai – 
pervartos laikas, kai staiga kinta mokyklos pasaulėžiūra, kai nebėra 
kelio atgal į įprastą normalumo būseną. Jis absolventams palieka 
išgyvento svetimumo ir nerimo pėdsakus.  



 

151 
 

Apibrėždama tapsmo kitu definiciją, apsistojau prie aiškumo, kad tai – laisvas 
transformacijos procesas, kuris apima visus žmogaus protui pažinius objektus 
ir reiškinius. Tapsmas Kitu reiškia neprisirišti prie įvykusio proceso rezultato. 
Tai taip pat reiškia kas kartą leistis į naują pradžią, valingai išsilaisvinant iš 
jau pasiektų rezultatų. 

Katalikų Bažnyčios mokymo bei katalikiško ugdymo kontekste tapsmas 
gali būti matomas kaip procesas, kai evangelinė Tradicija atgyja bei randa 
naujų ugdymo ir bendrystės formų. Dievo kenozė, žmogaus teozė bei Dievo 
Karalystės plitimas pasaulyje yra trys tapsmo formos, duodančios aiškią 
tapsmo mažuma ir pažeidžiamu kryptį. Šis tapsmas neapsiriboja vien tik 
teoriniu Katalikų Bažnyčios socialinio mokymo supratimu, bet gali būti 
praktiškai įgyvendinamas atviroje katalikiško ugdymo bendruomenėje.  
Apibendrinant antrosios įtraukiojo katalikiško ugdymo dekados 
autoetnografinio tyrimo radinius, verta susitelkti į kelis svarbius pasakojime 
išryškėjusius elementus: 

a) Su kiekvienu nauju vaiku, kuris turi specialiųjų ugdymosi poreikių ar 
/ ir negalią, katalikiškos įstaigos tapsmas įtraukia prasideda iš naujo. 
Tapsmas neįgaliuoju, migrantu, ASD turinčiu vaiku, tapimas mažu 
bei nereikšmingu ar bebalsiu sukuria nepriešiškumo ir atvirumo 
kultūrą. Tokia katalikiško ugdymo bendruomenė tampa vis kita 
mažuma, su kuria vis iš naujo susitapatina.  

b) Dėl tokio susitapatinimo katalikiška ikimokyklinė įstaiga vis labiau 
netenka autoriteto, tampa bebalsė kitų katalikiškų ugdymo įstaigų 
kontekste. Ji išgyvena ne tik atmetimą, abejonę, bet ir naujo kelio 
ieškojimą, priėmimo bei ugdymo džiaugsmą. Iš naujo pasirinkdama 
trapų tapsmo mažuma kelią, ji nuolat keliauja „tarp“ vis labiau 
neapibrėžto pasaulio ir hierarchinės tradicijos. Ši įtrauki 
bendruomenė artima kiekvienam kitokiam, todėl ji vis iš naujo 
rizikuoja tapti svetima ir tolima kartais nelanksčiai katalikiško 
ugdymo tradicijai. Toks nutolimas, lyg klajoklių gyvenimas 
nuolatinėje įtraukties paieškoje, sukuria lanksčią nūdienos jungtį tarp 
evangelinės žinios ir kiekvieno į tą ugdymo įstaigą atėjusio asmens.  

c) Vienos mažos ikimokyklinio ugdymo bendruomenės tapsmas įtraukia 
galėtų drąsinti visuotinį įtraukųjį ugdymą. Tačiau nacionalinė 
švietimo sistema yra didelė struktūra, negalinti sau leisti nei trapumo, 
nei mažumo, nei visiško atvirumo prabangos. Kaip papasakota istorija 
parodė, švietimo įstaigos karkasas arba išlaiko dar vieną pokytį, arba 
sugriūva. Lietuvos švietimo sistema šį pokytį bandys pradės patirti 
2024–2025 mokslo metais. 



 

152 
 

Kai rašau šias išvadas, Lietuvos švietimo sistema tik pradeda plačiau 
atsiverti įtraukčiai, o mano pačios pedagoginio kelio mintis ir trajektorija 
kinta. Kai pradėjau tyrinėti šią temą, tikėjausi, kad disertacija bus kuklus 
indėlis į sėkmingos įtraukties kelio ieškojimą ir įgyvendinimą. Net 
neįtariau disertaciją būsiant patirtį ir gyvenimo etapą apibendrinančiu 
tekstu. Pabaigusi rašyti disertaciją matau: giliai viduje yra aiškumas, kad 
rytojaus vadovavimą be(si)ugdančiai bendruomenei noriu su pasitikėjimu 
perduoti jaunesniems mokytojams bei leisti jiems kurti ir atrasti, kartu eiti 
ir tapti. Ir vėl pradėti naują pradžią! Nes įtrauktis savaime negali būti 
tikslas, bet reikalingas etapas!  

 

  



 

153 
 

PRIEDAI 

1 priedas. Pažeidžiamų grupių įtraukimas į Įtraukties plėtros 2021–2024 
metų veiksmų plano projektą 

Grupė Anksčiau 
įtraukta 
grupė 

Tikslingai į planą 
įtraukta grupė  

Dalinai 
anksčiau 
įtraukta grupė 

Neįtraukta / 
segreguota 
grupė 

Mergaitės Taip Ne Ne Ne 
Etninės ir 
religinės 
mažumos 

Taip Ne Ne Ne 

Kalbinės 
mažumos 

Ne Ne Taip  Ne 

Kurtieji ir 
neprigirdintieji 
bei regos negalią 
turintys 

Ne Taip, išskyrus 
asmenis, turinčius 
kompleksinę 
kurtumo ir 
aklumo negalią 

Taip Ne 

Žmonės, turintys 
fizinę negalią 

Taip Taip Taip Ne 

Vaikai, paveikti 
psichinės ligos 

Ne Ne Taip Taip 

Darbui 
išnaudojami 
vaikai ir gatvės 
vaikai 

Ne Ne Taip, kai 
kalbama apie 
gatvės vaikus. 

Taip, kai 
kalbama apie 

darbui 
išnaudojamus 
vaikus.  

    

Nuo 
priklausomybės ir 
nuo prievartos 
kenčiantys vaikai 

Ne Ne Taip, kai 
kalbama apie 
nuo prievartos 
kenčiančius 
vaikus. 

Taip, kai 
kalbama apie 
priklausomus 
vaikus. 

Skurdą patiriantys 
vaikai 

Taip Ne Taip Ne 

Pabėgėlių vaikai Taip Ne Taip Ne 
Prieglobsčio 
prašančiųjų vaikai 

Ne Ne Taip Taip 

(Sieną nelegaliai 
kirtę) Ekonominių 
ar klimato 
migrantų grupių 
vaikai 

Ne Ne Ne Taip 

 



 

154 
 

2 priedas. Informuoto sutikimo forma 

 

VILNIAUS UNIVERSITETAS 
FILOSOFIJOS FAKULTETAS 

UGDYMO MOKSLŲ INSTITUTAS 

Dalyvio vardas, pavardė: 
Dalyvio kontaktai (el. paštas, tel. nr. – įrašyti prioritetinį kontakto būdą): 

Tyrėjos vardas, pavardė ir statusas: Viktorija Voidogaitė, doktorantė 
Tyrėjos el. paštas: bus.grazu@gmail.com 

 
INFORMUOTO ASMENS SUTIKIMO FORMA 

KATALIKIŠKOS UGDYMO ĮSTAIGOS TAPSMAS ĮTRAUKIA: 
FENOMENOLOGINĖ IR AUTOETNOGRAFINĖ PERSPEKTYVOS 

 
Projekto ir mokslinio tyrimo aprašymas:  
 
Šiuo hermeneutiniu fenomenologiniu ir autoetnografiniu tyrimu stengiamasi 
atskleisti, ką reiškia mokytis įtraukioje katalikiškoje mokykloje. Svarbus 
tyrimo aspektas yra aplinka, kurioje vyko įtraukusis (tuo metu integruotas) 
ugdymas.  

 Jei sutinkate, 
pažymėkite 

varnelę 

Jei nesutinkate, 
pažymėkite 

varnelę 
1. Aš patvirtinu, kad man buvo pateikta 

informacija apie mokslinio tyrimo 
Katalikiškos ugdymo įstaigos tapsmas 
įtraukia: fenomenologinė ir 
autoetnografinė perspektyvos temą ir 
tikslus. Turėjau galimybę susipažinti 
su informacija, užduoti klausimus ir į 
juos gauti atsakymus. 

� � 

2. Aš esu informuotas, kad mano 
dalyvavimas yra savanoriškas ir kad aš 
galiu iš tyrimo pasitraukti bet kuriuo 
metu, nenurodydamas priežasties, 
nepatirdamas jokių neigiamų padarinių 
ar negaudamas baudų. 

� � 

3. Aš esu informuotas, kad tyrimo metu � � 

mailto:bus.grazu@gmail.com


 

155 
 

 Jei sutinkate, 
pažymėkite 

varnelę 

Jei nesutinkate, 
pažymėkite 

varnelę 
surinktus duomenis gali peržiūrėti 
įgalioti asmenys, nepriklausantys 
tyrėjų grupei (pvz., mokslo ir studijų 
institucijos Komitetui ir / ar duomenų 
apsaugos pareigūnui, Lietuvos 
Respublikos akademinės etikos ir 
procedūrų kontrolieriaus tarnybai, 
Valstybinei duomenų apsaugos 
inspekcijai, Žurnalistų etikos 
inspektoriaus tarnybai, teismui). 

4. Aš esu informuotas, kas turės prieigą 
prie mano pateiktų asmens duomenų, 
kaip duomenys bus saugomi ir kas bus 
su duomenimis pasibaigus projektui. 

� � 

5. Aš esu informuotas, kad tyrimo 
rezultatai bus paskelbti viešai. 

� � 

6. Aš esu informuotas, kur kreiptis dėl 
tyrimo. 

� � 

7. Aš sutinku, kad būtų daromas garso ir 
vaizdo įrašas. 

� � 

8. 
 
 
 
8.1. 

Aš esu informuotas, kaip garso įrašai 
bus naudojami apibendrinant tyrimų 
rezultatus. 
 
Aš sutinku, kad mano pasisakymai / 
citatos būtų cituojamos tik nenurodant 
mano asmens duomenų. 

� 
 
 
� 

� 
 
 
� 

9. Aš sutinku dalyvauti tyrime. � � 
 
 

 

Dalyvio vardas,    Data   parašas 
pavardė 
 

 
Atsakingo asmens vardas,  Data   parašas 
pavardė



 

156 
 

3 priedas. Kvietimas Facebook socialiniame tinkle dalyvauti tyrime 

 

  

 



 

157 
 

LITERATŪRA 

1. Adams, T. E., Ellis, C., & Jones, S. H. (2017). Autoethnography. In The 
International Encyclopedia of Communication Research Methods (pp. 
1–11). 

2. Adesina, M., Adeel, M., Omigbile, O., Abiodun, A., Adehunoluwa, E., 
Oladele, R., Olufadewa, I., Abudu, F., Onathoja, O., & Adeyelu, N. 
(2022). Trends and drivers of refugees in Africa. European Journal of 
Environment and Public Health, 6(1), em0093. 

3. Adhiambo, J. M. (2019). Catholic schools in Kenya: history, 
achievements and challenges. International Studies in Catholic 
Education, 11(2), 159–177. 

4. Afzaal, A. (2021). Return to purpose: Learning in an age of collapse. 
Intersections, 2021(54), 9. 

5. Aidukienė, T. (2014). Kaip užtikrinsime inkliuzinio ugdymo kokybę? 
Vilnius: Švietimo ir mokslo ministerija. 

6. Alaunienė, Z. (2020). Žodžių žinojimas, mokėjmas, įgūdis, 
kompetencija vartosena didaktikos kalboje. Gimtoji kalba, 1(631), 4–10. 

7. Alčauskienė, A., Kliūzienė, I., & Grigaliūnienė, V. (2021). Tėvų 
išgyvenimai ir lūkesčiai po vaiko parasuicido. Sveikatos mokslai, 31(1), 
11–14. 

8. Aleksandravičius, P. (2020). Atviroji visuomenė Henri Bergsono 
supratimu: jos politinės raiškos ir antropologinis pagrindimas. 
Politologija, (3 (99)), 41–63. 

9. Ališauskienė, M., & Markauskaitė, G. (2014). Religinės įvairovės 
reprezentavimas Lietuvos internetinėje žiniasklaidoje. Kultūra ir 
visuomenė: socialinių tyrimų žurnalas= Culture and society: journal of 
social research. Kaunas; Vilnius: Vytauto Didžiojo universitetas; 
Versus aureus leidykla, 2014, nr. 5 (1). 

10. Ališauskienė, S., & Miltenienė, L. (2018). Inkliuzinis ar įtraukusis 
ugdymas: socialinių konstruktų interpretacijos švietimo kaitos 
kontekste. Specialusis ugdymas, (1), 11–32. 

11. Anderson, A. M., Blitz, L. V., & Saastamoinen, M. (2015). Exploring a 
school-university model for professional development with classroom 
staff: Teaching trauma-informed approaches. School Community 
Journal, 25(2), 113–134. 

12. Anderson, L. (2006). Analytic autoethnography. Journal of 
Contemporary Ethnography, 35(4), 373–395. 

13. Andrijauskas, J. (2020). Resentimentas kaip atminties funkcija: 
Nietzsche, Deleuze’as, Jankelevitchius. Problemos, (98), 71–82. 



 

158 
 

14. Annerbäck, E.-M., Sahlqvist, L., & Wingren, G. (2013). A cross-
sectional study of victimisation of bullying among schoolchildren in 
Sweden: Background factors and self-reported health complaints. 
Scandinavian Journal of Public Health, 42, 270–277. 
https://doi.org/10.1177/1403494813514142. 

15. Anselmo d’Aosta, Sant’. (2007). Perché un Dio uomo? Lettera 
sull’incarnazione del verbo. A. Orazzo (Ed.), Fonti medievali. Città 
Nuova. 

16. Apple, M. W. (2012). The Culture and Commerce of the Textbook. In 
Knowledge, Power, and Education (1st ed., pp. 16). Routledge. 

17. Aquinas, T. (2007). Apie atskirtąsias substancijas. LOGOS – a Journal 
of Religion, Philosophy, Comparative Cultural Studies and Art, (53), 
89–103. 

18. Aramavičiūtė, V., & Martišauskienė, E. (2001). Mokytojų ir paauglių 
santykiai jų dvasinės sklaidos kontekste. Pedagogika, 52, 35–42. 

19. Arandia, P. A. S., Bautista, M. V. E., De Guzman, T. Y. T., & Palijo, C. 
E. R. (2019). Communion: A Qualitative Study on the Experiences of 
Non-Catholic Students in St. Mary’s College Quezon City. Ascendens 
Asia Journal of Multidisciplinary Research Abstracts, 3(1), 67–68. 

20. Aristotelis. (1990). Nikomacho etika. Vilnius: Mintis. 
21. Aristotle. (1989). Aristotle in 23 Volumes, Vols. 17, 18. Translated by 

Hugh Tredennick. Cambridge, MA: Harvard University Press; London: 
William Heinemann Ltd. Perseus Digital Library. Prieiga per internetą: 
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/text?doc=Perseus:text:1999.01.00
52:book=1:section=987b&highlight=idea. 

22. Armun, S., Gharadaghi, A., & Vahedi, S. (2021). The effectiveness of 
Montessori method of education on neuropsychological functions of 
students with NVLD. The Journal of New Thoughts on Education, 
17(4), 7–33. 

23. Arnašius, H. (2012). Logos ir siela Hėgelio dvasios fenomenologijoje. 
Logos, (71), 88–96. 

24. Arridu, V., & Molis, A. (2019). Putino ir Europos kraštutinių dešiniųjų 
aljansas: kur veda suartėjantys interesai?. Lietuvos metinė strateginė 
apžvalga, 17, 157–175. 

25. Atkinson, P. (1997). Narrative turn or blind alley? Qualitative Health 
Research, 7, 325–344. 

26. Augustinovič, A. (2019). Specialiųjų ugdymosi poreikių turinčių 
mokinių gamtamokslinės motyvacijos ugdymo(si) galimybės: gamtos 
pažinimo dalyko mokytojų požiūris. Pedagogika, 136(4), 141–152. 

http://www.perseus.tufts.edu/hopper/text?doc=Perseus:text:1999.01.0052:book=1:section=987b&highlight=idea
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/text?doc=Perseus:text:1999.01.0052:book=1:section=987b&highlight=idea


 

159 
 

27. Baker, B. (2001). In Perpetual Motion: Theories of Power. Educational 
History, and the Child (Vol. 14). 

28. Ball, J. (2010, February 22-23). Educational equity for children from 
diverse language backgrounds: Mother tongue-based bilingual or 
multilingual education in the early years. UNESCO International 
Symposium: Translation and Cultural Mediation, Paris, France. 

29. Baranova, J. (2007). Nietzsche ir postmodernizmas. Vilnius: Vilniaus 
pedagoginio universiteto leidykla. 

30. Barbierato, C. (2019). Mokytojo auginantis autoritetas: Luigi’o 
Giussani’o ontologinė perspektyva (Doctoral dissertation, Vilniaus 
universitetas). 

31. Barron, R. (2020). Renewing Our Hope: Essays for the New 
Evangelization. Catholic University of America Press. 

32. Barth, K. (1956). Church Dogmatics II/1. Edinburgh: T&T Clark. 
33. Bayly, M. (2013). Creating safe environments for LGBT students: A 

Catholic schools perspective. Routledge. 
34. Berger, P. L., & Luckmann, T. (1999). Socialinės tikrovės konstravimas. 

Vilnius: Pradai. 
35. Biekša, L., & Ivašauskaitė, I. (2021). Lietuvos reakcija į prieglobsčio 

prašytojų antplūdį tarptautinės ir Europos Sąjungos teisės kontekste. 
36. Biernoff, S. (2005). Carnal relations: embodied sight in Merleau-Ponty, 

Roger Bacon and St Francis. Journal of Visual Culture, 4(1), 39–52. 
37. Bingo, A. (2022). Catholic Education and the Challenge of Religious 

Pluralism: The Private Catholic High School Saint Luc in Burkina Faso. 
Journal of Global Catholicism, 6(2), 16–43. 

38. Bitinas, B. (2011). Edukologijos terminija: kokybė ir problemos. 
Klaipėda: KU leidykla. 

39. Bitinas, B., Rajeckas, V., Vaitkevičius, J., & Bajoriūnas, Z. (1981). 
Pedagogika. Vilnius: Mokslas. 

40. Bochner, A. P. (2014). Coming to Narrative: A Personal History of 
Paradigm Change in the Human Sciences. Walnut Creek, CA: Left 
Coast Press. 

41. Bonfiglio, C., Faggella-Luby, M., & Smith, S. (2019). Show me the data: 
Inclusion in Catholic schools [Paper presentation]. In Annual Convention 
of the National Catholic Education Association, Chicago, IL. 

42. Bonfiglio, C., & Kroh, K. (2020). Inclusion in Catholic schools: From 
inception to implementation. Journal of Catholic Education, 23(2), 
138–164. 

43. Booth, T., & Ainscow, M. (2002). Index for inclusion: developing 
learning and participation in schools. Centre for Studies on Inclusive 



 

160 
 

Education (CSIE), Rm 2S203 S Block, Frenchay Campus, Coldharbour 
Lane, Bristol BS16 1QU, United Kingdom, England. 

44. Bowden, C. (2019). Convent Schooling for English Girls in the ‘Exile’ 
Period, 1600–1800. Studies in Church History, 55, 177–204. 

45. Bowen, J. (2013). A History of Western Education: The Modern West 
Europe and the New World. Routledge. 

46. Boyle, M. J., & Hernandez, C. M. (2016). An Investigation of the 
Attitudes of Catholic School Principals Towards the Inclusion of 
Students with Disabilities. Journal of Catholic Education, 20(1), n1. 

47. Boyle, M., & Hernandez, C. (2017). An investigation of the attitudes of 
Catholic school principals towards the inclusion of students with 
disabilities. Journal of Catholic Education, 20(1), 190–219. 
https://doi.org/10.15365/joce.2001092016 

48. Boylorn, R. M. (2011). Gray or for colored girls who are tired of chasing 
rainbows: Race and reflexivity. Cultural Studies Critical 
Methodologies, 11, 178–186. 

49. Bradley-Levine, J. (2021). Examining Teacher Advocacy for Full 
Inclusion. Journal of Catholic Education, 24(1), 62–82. 

50. Braidotti, R. (1993). Discontinuous becomings: Deleuze on the 
becoming-woman of philosophy. Journal of the British Society for 
Phenomenology, 24(1), 44–55. 

51. Braidotti, R. (2006). Posthuman, all too human: Towards a new process 
ontology. Theory, Culture & Society, 23(7–8), 197–208. 

52. Braidotti, R. (2013). The Posthuman. Cambridge: Polity Press. 
53. Brailas, A. (2020, October). Rhizomatic Learning in action: a virtual 

exposition for demonstrating learning rhizomes. In Eighth International 
Conference on Technological Ecosystems for Enhancing 
Multiculturality (pp. 309–314). 

54. Buber, M. (1999). Martin Buber on psychology and psychotherapy. 
Syracuse, NY. 

55. Cao, G., Zhang, L., Deng, J., & Yin, H. (2022). Bullying victimization 
and suicidal ideation among adolescents: The mediating role of 
psychological suzhi and the moderating role of perceived school 
climate. Current Psychology, 1–11. 

56. Carlson, M. (2014). Aquinas on Inclusion: Using the Good Doctor and 
Catholic Social Teaching to Build a Moral Case for Inclusion in Catholic 
Schools for Children with Special Needs. Journal of Catholic 
Education, 18(1), n1. 

https://doi.org/10.15365/joce.2001092016


 

161 
 

57. Carter, E. W. (2020). The absence of asterisks: The inclusive church and 
children with disabilities. Journal of Catholic Education, 23(2), 189–
192. 

58. Cashin, S. (2004). The failures of integration: How race and class are 
undermining the American dream (Vol. 3, No. 24, p. 04). New York: 
PublicAffairs. 

59. Casserley, J. V. L. (1970). The Evolution of Evolution. Physics, Logic, 
and History, 115. 

60. Casson, A. (2013). ‘Religious’ and ‘spiritual’ capitals: The experience of 
the celebration of Mass in the English Catholic secondary school. 
International Studies in Catholic Education, 5(2), 204–217. 

61. Cavalletti, S. (2020). Religious Potential of the Child: Experiencing 
Scripture and Liturgy with Young Children. Liturgy Training 
Publications. 

62. Cavanaugh, W. T. (2016). Field hospital: the church’s engagement with 
a wounded world. Wm. B. Eerdmans Publishing. 

63. Chapman, M. (2021). Representation and resistance: A qualitative study 
of narratives of Deaf cultural identity. Culture & Psychology, 27(3), 
374–391. 

64. Coffey, A. (1999). The Ethnographic Self. London: Sage. 
65. Committee on the Rights of Persons with Disabilities. (2016). 

Implementation of inclusive education for persons with disabilities at 
the national level. United Nations. 

66. Conley, T. (2010). Space. In A. Parr (Ed.), The Deleuze dictionary 
revised (pp. 260–262). Edinburgh University Press. 

67. Cooper, B. C., Morris, S. M., & Boylorn, R. M. (Eds.) (2017). The Crunk 
Feminist Collection. New York: The Feminist Press. 

68. Cormier, D. (2008). Rhizomatic education: Community as curriculum. 
Innovate: Journal of Online Education, 4(5). 

69. Crittenden, B. (2006). The school curriculum and liberal education. 
Education Research and Perspectives, 33(1), 105–127. 

70. Csernicskó, I., & Máté, R. (2017). Bilingualism in Ukraine: Value or 
Challenge?. Sustainable Multilingualism, 10(1), 14–35. 

71. Čepienė, A., & Petkevičiūtė, S. (2019). Universalaus dizaino pritaikymo 
teoriniai aspektai judėjimo negalės kontekste. Mokslo taikomieji tyrimai 
Lietuvos kolegijose, (15), 85–93. 

72. Čepulienė, A. A., Dadašev, S., Grigienė, D., & Dirmotaitė, E. (2021). 
Savižudybių, įvykusių Vilniaus mieste, analizė: COVID-19 pandemijos 
sukelti sunkumai. In Šiuolaikinės psichologijos veidas: XVIII jaunųjų 



162 

mokslininkų psichologų konferencija; 2021 m. gegužės 7 d.: pranešimų 
santraukų leidinys (pp. 11–12). Vilniaus universiteto leidykla. 

73. Čiabatriūtė, A. (2023). Išaušo vasario 24-oji: pamąstymai apie metus
trunkantį karą. Gauta iš https://www.bernardinai.lt/isauso-vasario-24-
oji-pamastymai-apie-metus-trunkanti-kara/.

74. Dabartinės lietuvių kalbos žodynas (1993). Vilnius: Mokslo ir
enciklopedijų leidykla.

75. De Chardin, P. T. (2002). Christianity and evolution: reflections on
science and religion. HMH.

76. DeFiore, L. (2006). The state of special education in Catholic schools.
Journal of Catholic Education, 9(4), 453–466.

77. Delamont, S. (2009). The only honest thing: Autoethnography,
reflexivity and small crises in fieldwork. Ethnography and
Education, 4(1), 51–63.

78. Deleuze, G. (2004). Logic of sense. Bloomsbury Publishing.
79. Deleuze, G. (2004a). Desert islands and other texts, 1953–1974.
80. Deleuze, G. (2006). Nietzsche and philosophy. Columbia University

Press.
81. Deleuze, G., & Guattari, F. (1976). Rhizome: Introduction. Minuit,

Paris.
82. Deleuze, G., & Guattari, F. (1994). What is philosophy? Columbia

University Press.
83. Deleuze, G., & Guattari, F. (2005). A thousand plateaus: Capitalism and

schizophrenia. (B. Massumi, Trans.). Minneapolis: The University of
Minnesota Press.

84. Delfi.lt. (2018). Pamačiusi popiežių sutikusią mergaitę „Laisvės“
atlikėja Eurika Masytė feisbuke nerinko žodžių. Prieiga per internetą:
https://www.delfi.lt/veidai/zmones/pamaciusi-popieziu-sutikusia-
mergaite-laisves-atlikeja-eurika-masyte-feisbuke-nerinko-
zodziu.d?id=79135019.

85. Della Valle, M. (2018). La croce e le sue leggende a Costantinopoli. La
croce e le sue leggende a Costantinopoli, 43–59.

86. Delors, J. (1998). Learning: The treasure within. Unesco.
87. Denzin, N. K. (2006). Analytic autoethnography, or déjà vu all over

again. Journal of Contemporary Ethnography, 35(4), 419–428.
88. Denzin, N. K. (2013). Interpretive autoethnography. Sage Publications.
89. Denzinger, H. (2017). Kompendium der Glaubensbekenntnisse und

kirchlichen Lehrentscheidungen: Enchiridion symbolorum definitionum
et declarationum de rebus fidei et morum. Verlag Herder GmbH.



 

163 
 

90. Devi, S. (2021). Calls for international solutions to EU–Belarus border 
crisis. The Lancet, 398(10316), 2064. 

91. De Wet, C., & Mayer, W. (Eds.). (2019). Revisioning John Chrysostom: 
new approaches, new perspectives (Vol. 1). Brill. 

92. Dillenburger, K., McKerr, L., Jordan, J. A., Devine, P., & Keenan, M. 
(2015). Creating an inclusive society… How close are we in relation to 
Autism Spectrum Disorder? A general population survey. Journal of 
Applied Research in Intellectual Disabilities, 28(4), 330–340. 

93. Diogenes Laertius. (1925). Lives of eminent philosophers (R. D. Hicks, 
Trans.; Vol. 2). Harvard University Press. (Original work published 
Loeb Classical Library No. 185). 

94. Donlevy, J. K. (2007). Ten dimensions of inclusion: Non-Catholic 
students in Catholic schools. Catholic education: A journal of inquiry 
and practice, 10(3). 

95. Dreher, J., & Vera, H. (2016). The social construction of reality, a four-
headed, two-fingered book: An interview with Thomas Luckmann. 
Cultural Sociology, 10(1), 30–36. 

96. Duan, S., Lee, M., Wolf, J., Naples, A. J., & McPartland, J. C. (2020). 
Higher depressive symptoms predict lower social adaptive functioning 
in children and adolescents with ASD. Journal of Clinical Child & 
Adolescent Psychology, 1–8. 

97. Duffy, E. (2018). Unity as a Sign of God's Triune Love. The National 
Catholic Bioethics Quarterly, 18(4), 627–630. 

98. Dulskis, R. (2001). Ekumeninė teologija. Kaunas: VDU leidykla. 
99. Dulskis, R. (2007). Ekumeninis krikščioniškojo paveldo matmuo. 

SOTER: religijos mokslo žurnalas, 52(24), 21–30. 
100. Dunn, T. E. (2011). Parents’ explanatory beliefs concerning their 

child’s Autistic Spectrum Disorder (ASD): A Grounded Theory 
Approach (Doctoral dissertation, University of East London). 

101. Duoblienė L. (2018). Pohumanistinis ugdymas - dekoduoti. Vilniaus 
universiteto leidykla 

102. Duoblienė, L. (2017). Šizoidinė mokytojų situacija: pavojus tapatybei ir 
kūrybiškumo prielaida. Acta Paedagogica Vilnensia, (38), 11–24. 

103. Dyer, C. (2010). Education and social (in) justice for mobile groups: re‐
framing rights and educational inclusion for Indian pastoralist children. 
Educational Review, 62(3), 301–313. 

104. Edyburn, D. L. (2010). Would you recognize Universal Design for 
Learning if you saw it? Ten propositions for new directions for the 
second decale of UDL. Learning Disabilities Quarterly, 33, 33–41. 



 

164 
 

105. El-Khani, A., Cartwright, K., Maalouf, W., Haar, K., Zehra, N., 
Çokamay-Yılmaz, G., & Calam, R. (2021). Enhancing Teaching 
Recovery Techniques (TRT) with parenting skills: RCT of TRT+ 
parenting with trauma-affected Syrian Refugees in Lebanon utilising 
remote training with implications for insecure contexts and COVID-19. 
International Journal of Environmental Research and Public Health, 
18(16), 8652. 

106. Ellis, C. (1995). Final Negotiations: A Story of Love, Loss, and Chronic 
Illness. Philadelphia: Temple University Press. 

107. Ellis, C. (1999). Heartful autoethnography. Qualitative Health 
Research, 9(5), 669–683. 

108. Ellis, C. (2004). The ethnographic I: A methodological novel about 
autoethnography. Walnut Creek, CA: Altamira. 

109. Ellis, C. (2007). Telling secrets, revealing lives: Relational ethics in 
research with intimate others. Qualitative Inquiry, 13, 3–29. 

110. Ellis, C. (2009). Revision: Autoethnographic reflections on life and 
work. Writing Lives: Ethnographic Narratives. Walnut Creek, CA: Left 
Coast Press. 

111. Ellis, C., Adams, T. E., & Bochner, A. P. (2011). Autoethnography: An 
Overview. Forum Qualitative Sozialforschung / Forum: Qualitative 
Social Research, 12(1), Art. 10. 

112. Ellis, C., & Bochner, A. (2000). Autoethnography, personal narrative, 
reflexivity: Researcher as subject. In N. Denzin & Y. Lincoln (Eds.), 
Handbook of qualitative research (2nd ed., pp. 733–768). Thousand 
Oaks, CA: Sage. 

113. Embree, L. (2009). Phenomenology and social constructionism: 
Constructs for political identity. Journal of Phenomenological 
Psychology, 40(2), 127. 

114. European Agency for Special Needs and Inclusive Education (2014). 
Thematic Key Words for Special Needs and Inclusive Education. 
Odense, Denmark: European Agency for Special Needs and Inclusive 
Education. 

115. Europos specialiojo ir inkliuzinio ugdymo plėtros agentūra (2013). 
Penki svarbiausi pranešimai apie inkliuzinį ugdymą. Prieiga per 
internetą: 
https://www.europeanagency.org/sites/default/files/Five_Key_Message
s_for_Inclusive_Education_LT_0.pdf. 

116. Faggella-Luby, M. N. (2020). Why inclusion isn’t coming, it is already 
here: Catholic schools and inclusive special education. Journal of 
Catholic Education, 23(2). 

https://www.europeanagency.org/sites/default/files/Five_Key_Messages_for_Inclusive_Education_LT_0.pdf
https://www.europeanagency.org/sites/default/files/Five_Key_Messages_for_Inclusive_Education_LT_0.pdf


 

165 
 

117. Fausti, S., & Canella, V. (2007). Alla scuola di Matteo: un Vangelo da 
rileggere, ascoltare, pregare e condividere. Ancora. 

118. Fenech, M., & Sumsion, J. (2007). Early childhood teachers and 
regulation: Complicating power relations using a Foucauldian lens. 
Contemporary Issues in Early Childhood, 8(2). 

119. Fernańdez-Alcántara, M., García-Caro, M. P., Pérez-Marfil, M. N., 
Hueso-Montoro, C., Laynez-Rubio, C., & Cruz-Quintana, F. (2016). 
Feelings of loss and grief in parents of children diagnosed with autism 
spectrum disorder (ASD). Research in Developmental Disabilities, 55, 
312–321. 

120. Ferraris, M. (2012). Documentality: Why it is necessary to leave traces 
(pp. 1–392). Fordham University Press. 

121. Ferraris, M. (2013). Documentality-Or why nothing social exists beyond 
the text (pp. 385–402). De Gruyter. 

122. Ferraris, M., & Martino, V. (2018). What is documediality and why traces, 
documents and archives are normative. Law Text Culture, 22, 21–30. 

123. Fierro Torres, R. (1949). La pedagogia social de Don Bosco. Madrid: 
CSIC. 

124. Finlay, L. (2009). Debating phenomenological methods. 
Phenomenology & Practice, 3(1), 6–25. 

125. Finlay, L. (2012). Debating phenomenological research methods. In N. 
Friesen, C. Henriksson, & T. Saevi (Eds.), Hermeneutic Phenomenology 
in Education. Method and Practice (pp. 17–38). Rotterdam, the 
Netherlands: Sense Publishing. 

126. Fisher, A. (2010). Catholic means every child counts: The challenge of 
providing special education in Catholic schools. The Australasian 
Catholic Record, 87(3), 296–306. 

127. Flam, H. (2015). Sexual abuse of children by the Catholic priests in the 
US: from a 'charismatic bureaucracy' to a governance regime. Journal 
of Political Power, 8(3), 385–410. 

128. Florian, L. (2019). On the necessary co-existence of special and 
inclusive education. International Journal of Inclusive Education, 23(7–
8), 691–704. 

129. Foley, T., Dinan-Thompson, M., & Caltabiano, N. (2020). Interreligious 
learning and teaching: Unfolding layers of meaning in lived experience 
to inform possibilities for students in Catholic schools. Journal of 
Religious Education, 68(2), 141–160. 

130. Ford, T., Parker, C., Salim, J., Goodman, R., Logan, S., & Henley, W. 
(2018). The relationship between exclusion from school and mental 
health: A secondary analysis of the British Child and Adolescent Mental 



 

166 
 

Health Surveys 2004 and 2007. Psychological Medicine, 48(4), 629–
641. 

131. Foucault, M. (1977). Discipline and Punish: the birth of the prison, 
trans. A. Sheridan. Harmondsworth: Penguin. 

132. Foucault, M. (1980). Power/knowledge: Selected interviews and other 
writings, 1972–1977. Vintage. 

133. Foucault, M. (1983). The Subject and Power. In H. Dreyfus & P. 
Rabinow (Eds.), Michel Foucault: Beyond structuralism and 
hermeneutics, 2nd edn., pp. 208–226. Chicago: University of Chicago 
Press. 

134. Foucault, M. (1998). Disciplinuoti ir bausti: kalėlimo gimimas. Vilnius: 
Baltos lankos. 

135. Francisco, M. P. B., Hartman, M., & Wang, Y. (2020). Inclusion and 
special education. Education Sciences, 10(9), 238. 

136. Freire, P. (2018). The banking concept of education. In Thinking About 
Schools (pp. 117–127). Routledge. 

137. Freire, P. (2020). Pedagogy of the Oppressed. In The Community 
Performance Reader (pp. 24–27). Routledge. 

138. Freire, P., & Faundez, A. (1992). Learning to question: A pedagogy of 
liberation (T. Coates, Trans.). New York: The Continuum. (Original 
work published 1989). 

139. Freire, P., & Vittoria, A. (2007). Dialogue on Paulo Freire. 
Interamerican Journal of Education for Democracy, 1(1), 98–117. 

140. Fridrikh, A. (2022). Creating a trauma-sensitive classroom for 
Ukrainian refugee students in Poland. Scientific Collection “InterConf”, 
(134), 57–63. 

141. Fuoco, E. (2019). Gli spettacoli dello scandalo (per una teatrografia 
degli spettacoli citati). Gli spettacoli dello scandalo (per una 
teatrografia degli spettacoli citati), 293–310. 

142. Galkienė, A. (2003). Pedagoginė sąveika integruoto ugdymo sąlygomis. 
Specialusis ugdymas, 2(9), 11–23. 

143. Galkienė, A. (2006). Mokinių, turinčių specialiųjų poreikių, iššūkiai 
integruoto ugdymo paradigmai Lietuvoje. Pedagogika, (84), 146–152. 

144. Galkienė, A. (2013). Specialiojo ugdymo kaita: Nuo atskirties 
pripažinimo link. Mokymo priemonė. 

145. Galkienė, A. (2014). Kitoniškumo fenomenas mokinių, ugdomų 
įtraukiojo ugdymo sąlygomis, sampratoje. Chosen Topics of Supporting 
Persons with a Disability, 2, 24–40. 

146. Galkienė, A. (2018). Įgalinančio ugdymo raiškos edukacinės įtraukties 
sąlygomis analizė. Pedagogika, 129(1), 77–93. 



 

167 
 

147. Galkienė, A. (2021). Kokybinė įtraukiojo ugdymo slinktis visuomenės 
raidos kontekste: Dialektinis modeliavimas. Pedagogy Studies / 
Pedagogika, 141(1), 190–213. 

148. Galkienė, A., Monkevičienė, O., Kaminskienė, L., Krikštolaitis, R., 
Ivanova, I., Navaitienė, J., Miltenienė, L., Melienė, R., Rutkienė, A., 
Kasperiūnienė, J., Ignatova, N., Rimienė, V., & Käsper, M. (2022). 
Mokinių patiriami emociniai bei edukaciniai sunkumai ir jų įveika 
įtraukiojo ugdymo sąlygomis: COVID-19 kontekstas: Mokslinio tyrimo 
ataskaita. LMT. 

149. Geležinienė, R. (2011). Elgesio ir emocijų sutrikimų turinčio mokinio 
įgalinimas skatinant dalyvavimą ugdymo procese. Specialusis ugdymas, 
(1), 128–138. 

150. Geležinienė, R., Ruškus, J., & Balčiūnas, S. (2008). Mokytojų veiklų, 
ugdant emocijų ir elgesio sutrikimų turinčius vaikus, tipologizavimas. 
Specialusis ugdymas, (2), 45–58. 

151. Genienė, R. (2020). DeCovidation = Deinstitutionalization. Independent 
Living and Inclusion in the Community. Socialinė teorija, empirija, 
politika ir praktika, 21, 26–36. 

152. Gervytė, D. (2016). Koedukacija versus vienalytis ugdymas mokyklose: 
tyrimų teritorijos apibrėžtis. Acta Paedagogica Vilnensia, 36, 72–86. 

153. Gervytė, D. (2019). Asumcionistinis ugdymas mokykoje: tęstinumas ir 
kaita Daktaro disertacija. 

154. Giedraitienė, E., & Vaičekauskaitė, R. (2002). Vaikų s57u negalia 
lytinio ugdymo mokykloje problema. Pedagogika, 57, 44–50. 

155. Giofkou, D. (2015). The writer as an acrobat: Deleuze and Guattari on 
the relation between philosophy and literature (and how Kierkegaard 
moves in-between). Transnational Literature, 7(2). 

156. Giorgi, A. (2007). Concerning the Phenomenological Methods of 
Husserl and Heidegger and their Application in Psychology. Collection 
du Cirp, 1, 63–78. 

157. Girdenis, A. (2000). Kalbotyros darbai. Mokslo ir enciklopedijų 
leidybos institutas. 

158. Gitimoghaddam, M., Chichkine, N., McArthur, L., Sangha, S. S., & 
Symington, V. (2022). Applied behavior analysis in children and youth 
with autism spectrum disorders: A scoping review. Perspectives on 
Behavior Science, 45(3), 521–557. 

159. Glenn, Ch. L. (1989). Choice of Schools in Six Nations. Washington DC: 
U.S. Department of Education. 

160. Glickman, N. (2019). Cultural Identity, Deafness, and Mental Health. 
JADARA, 20(2), 4. 



 

168 
 

161. Goldschmidt, W. (1977). Anthropology and the coming crisis: An 
autoethnographic appraisal. American Anthropologist, 293–308. 

162. Gould, A., & Vaughn, S. (2000). Planning for the inclusive classroom: 
Meeting the needs of diverse learners. Catholic Education: A Journal of 
Inquiry and Practice, 3(3). 

163. Grace, G. (2002). Catholic schools: Mission, markets, and morality. 
Routledge. 

164. Greenleaf, R. K. (2002). Servant leadership: A journey into the nature 
of legitimate power and greatness. Paulist Press. 

165. Gregoriou, Z. (2004). Commencing the rhizome: Towards a minor 
philosophy of education. Educational Philosophy and Theory, 36, 234–
251. https://doi.org/10.1111/j.1469-5812.2004.00065.x 

166. Gregory, D. M. A. (2021). God-Talk in Catholic High Schools: Theology 
Teachers Doing Theological Education for and with Religiously Diverse 
Student Populations (Doctoral dissertation, Portland State University). 

167. Grieshaber, S. (2000). Regulating the Early Childhood Field. Australian 
Journal of Early Childhood, 25(2). 

168. Groome, T. H. (2003). What makes a school Catholic?. In The 
contemporary Catholic school (pp. 111–129). Routledge. 

169. Gurwitsch, A., & Schutz, A. (1989). Philosophers in exile: The 
correspondence of Alfred Schutz and Aron Gurwitsch. (Ed. R. Grathoff; 
Tr. J. C. Evans). Bloomington and Indianapolis: Indiana University 
Press. 

170. Gutauskas, M. (2004). Svetimybės išgyvenimas: B.Wandelfelso 
fenomenologija ties fenomenologijos riba. Žmogus ir žodis, 4, 10–18. 

171. Gutiérrez, A. L. (2007). Catholic schools in the Philippines: Beacons of 
hope in Asia. In International Handbook of Catholic Education (pp. 
709–723). Springer, Dordrecht. 

172. Hadot, P. (2005). Antikos filosofija – kas tai. Vilnius: Aidai. 
173. Hall, M. L., Hall, W. C., & Caselli, N. K. (2019). Deaf children need 

language, not (just) speech. First Language, 39(4), 367–395. 
174. Haraway, D. (1991). Simians, cyborgs, and women: The reinvention of 

nature. Routledge. 
175. Haraway, D. J. (2016). Staying with the trouble: Making kin in the 

Chthulucene. Duke University Press. 
176. Hartley, D. (2016). Anthropocene, Capitalocene, and the problem of 

culture. Anthropocene or capitalocene, 154–165. 
177. Hayano, D. M. (1979). Auto-ethnography: Paradigms, problems, and 

prospects. Human organization, 38(1), 99–104. 



 

169 
 

178. Heath, S. B., & Thomas, C. (2020). The achievement of preschool 
literacy for mother and child. In Reading empirical research studies: 
The rhetoric of research (pp. 180–207). Routledge. 

179. Hefner, R. W. (1998). Multiple modernities: Christianity, Islam, and 
Hinduism in a globalizing age. Annual Review of Anthropology, 27(1), 
83–104. 

180. Hegelund, A. (2005). Objectivity and subjectivity in the ethnographic 
method. Qualitative Health Research, 15(5), 647–668. 

181. Heidegger, M., & Fink, E. (1993). Heraclitus seminar. Northwestern 
University Press. 

182. Heideggeris, M. (1992). Nyčės žodis „Dievas mirė“ [Nietzsche’s Word 
"God is Dead"]. (A. Šliogeris, Trans.). Martynas Heidegeris. Rinktiniai 
raštai. Vilnius: Mintis. 

183. Heider, K. G. (1975). What do people do? Dani auto-ethnography. 
Journal of Anthropological Research, 31, 3–17. 
doi:10.1086/jar.31.1.3629504 

184. Henson, J. S. (2020). Burnout or compassion fatigue: A comparison of 
concepts. Medsurg Nursing, 29(2). 

185. Herriot, L., & Callaghan, T. D. (2018). Disrupting the trans-versus-
Catholic dichotomy: An example from a Canadian elementary school 
policy. International Journal of Transgenderism, 19(2), 170–183. 

186. Holub, R. C. (2018). Nietzsche in the Nineteenth Century: Social 
Questions and Philosophical Interventions. University of Pennsylvania 
Press. 

187. Hünermann, P. (Ed.). (1996). Heinrich Denzinger, Enchiridion 
Symbolorum, definitionum et declarationum de rebus fidei et morum. 
Edizioni Dehoniane Bologna (EDB). 

188. Hunter, J. H. (2020). If Adam Had Not Sinned: The Reason for the 
Incarnation from Anselm to Scotus. Catholic University of America 
Press. 

189. II Vatikano Susirinkimas. (1964). Katalikų interneto tarnyba. Prieiga per 
internetą: 
http://www.lcn.lt/b_dokumentai/vatikano_2s/lumengentium.htm.  

190. Imbarack, P., & Guzman D, A. (2021). Choice of Schools: What Makes 
Catholic Education Attractive?. In Catholic Education in Latin America 
(pp. 59–72). Springer, Cham. 

191. Ingham, M. B. (2003). Scotus for dunces: An introduction to the subtle 
doctor. Franciscan Institute Publications. 

192. Islam, M. D. (2021). Pedagogy, Colonialism, and the Possibilities of 
Belonging: Twenty Years on. South Asian Review, 1–5. 

http://www.lcn.lt/b_dokumentai/vatikano_2s/lumengentium.htm


 

170 
 

193. Issa, H., & Madelyn, R. M. (2018). Socio-economic conditions of street 
children: The case of Shashemene Town, Oromia National Regional 
State, Ethiopia. International Journal of Sociology and Anthropology, 
10(8), 72–88. 

194. Jackson, R. (2013). Rethinking religious education and plurality: Issues 
in diversity and pedagogy. Routledge. 

195. Jagodzinski, J. (2010). Visual art and education in an era of designer 
capitalism: Deconstructing the oral eye. New York, NY: Palgrave 
Macmillan. 

196. Jankaukas, S. (2013). Esantis ir subjekto tapatybės problema. LOGOS-
A Journal of Religion, Philosophy, Comparative Cultural Studies and 
Art, (76), 9–23. 

197. Jankauskas, S. (2016). Hėrakleitas ir Parmenidas: būties problemos 
užkulisiai. LOGOS-A Journal of Religion, Philosophy, Comparative 
Cultural Studies and Art, (88), 6–17. 

198. Jankelevitch, V. (2005). Forgiveness. Chicago, London: University of 
Chicago Press. 

199. Jašinauskas, L. (2005). Kauno miesto bendrojo lavinimo mokyklos nacių 
okupacijos metais (1941–1944). Kauno istorijos metraštis. Kaunas: 
VDU. 

200. Jez, R. J., Ramers, L. H., Burgess, M. M., & Cantillon, J. C. (2021). 
Preparing New Catholic School Educators for Inclusive Schools: An 
Analysis of University and Diocesan Teacher Training Research. 
Journal of Catholic Education, 24(2). 

201. Jezerskytė, E., & Stasiulaitienė, A. (2015). Socialinių darbuotojų patirtis 
teikiant paslaugas tėvams, turintiems negalių ir auginantiems vaikus, 
neturinčius negalių. Jaunųjų mokslininkų darbai, (2), 29–36. 

202. Jokubaitis, L. (2017). Friedrichas Nietzsche ir Michelis Foucault – apie 
istorijos naudą ir žalą gyvenimui. Athena: filosofijos studijos, (12), 186–
195. 

203. Jonas Paulius II. (1979). Redemptor hominis. La Documentation 
Catholique, 1761, 301–312. 

204. Jonas Paulius II. (2011). Qu'ils soient un: Ut unum sint-Lettre 
encyclique. Fleurus. 

205. Jones, S. E., & Lollar, D. J. (2008). Relationship between physical 
disabilities or long‐term health problems and health risk behaviors or 
conditions among US high school students. Journal of School Health, 
78(5), 252–257. 

206. Jovaiša, L. (2003). Hodegetika: auklėjimo mokslas. Vilnius: Agora.  



 

171 
 

207. Junutytė, L. (2006). Filosofijos ir kūrybos santykis G. Deleuze’o 
filosofijoje. Žmogus ir žodis, 8(1), 68–76. 

208. Junutytė-Galvanauskienė, L. (2009). Kai kurių Gilles’io Deleuze’o 
sąvokų teorinės ištakos. Problemos, (76), 225–235. 

209. Juodaitytė, A. (1996). Jaunuolių dvasingumo ugdymas Marijampolės 
Marijonų gimnazijoje (1921–1939). LKMA Suvažiavimo darbai XVI. 

210. Juškienė, V. (2004). Katalikiškosios mokyklos Lietuvoje. Tiltai. 
Priedas, (25), 190–211. 

211. Juškienė, V. (2012). Gailestingumo raiška krikščioniškajame ugdyme. 
Soter: religijos mokslo žurnalas, 69(41), 141–154. 

212. Juškienė, V. (2013). Katalikiškosios mokyklos – krikščionybės 
įkultūrinimo veiksnys. Opera Theologorum Samogitarum, 157–171. 

213. Kaag, J. (2018). Hiking with Nietzsche: Becoming who You are. Granta 
Books. 

214. Kairė, S. (2021). Maxo van Maneno praktikos fenomenologijos santykis 
su edukologija ir filosofija. Problemos, (99), 118–130. 

215. Kairė, S. (2018). Mes vienoje valtyje, bet aš vis tiek iš kitos kultūros: 
išgyvenimai mokantis daugiakultūrėse grupėse mobilumo 
metu (Doctoral dissertation, Vilniaus universitetas). 

216. Kanišauskas, S. (2014). Vertybių erdvėlaikis: kaitos ir pastovumo 
problema. Filosofija. Sociologija, 3, 164–173. 

217. Kasper, W. (1993). The church as communio. New Blackfriars, 74(871), 
232–244. 

218. Kasper, W., & Tovar, S. T. (1976). Jesús, el Cristo (pp. 245-ver). 
Sígueme. 

219. Katalikiškojo auklėjimo kongregacija. (1997). Katalikiškoji mokykla ant 
trečio tūkstantmečio slenksčio. Prieiga per internetą: Katalikiškoji 
mokykla ant trečiojo tūkstantmečio slenksčio. Katalikiškojo auklėjimo 
kongregacija (1997 12 28) (lcn.lt). 

220. Katalikų Bažnyčios Katekizmas (KBK). (2015). Vilnius: Katalikų 
pasaulio leidiniai. 

221. Kierkegaard, S. (1970). Søren Kierkegaard’s journals and papers: 
Volume 2, F-K (H. V. Hong & E. H. Hong, Trans.). Indiana University 
Press. 

222. Kim, Y. S., Koh, Y.-J., & Leventhal, B. (2005). School bullying and 
suicidal risk in Korean middle school students. Pediatrics, 115, 357–
363. 

223. Kirkley, W. W. (2017). Cultivating entrepreneurial behaviour: 
entrepreneurship education in secondary schools. Asia Pacific Journal 
of Innovation and Entrepreneurship. 

https://www.lcn.lt/b_dokumentai/kiti_dokumentai/katalikiskoji-mokykla.html
https://www.lcn.lt/b_dokumentai/kiti_dokumentai/katalikiskoji-mokykla.html
https://www.lcn.lt/b_dokumentai/kiti_dokumentai/katalikiskoji-mokykla.html


 

172 
 

224. Klein, G. R. (2021). Refugees, perceived threat & domestic terrorism. 
Studies in Conflict & Terrorism, 1–26. Routledge. 

225. Koskinen, K. U., & Breite, R. (2020). Process Philosophy. In 
Uninterrupted Knowledge Creation: Process Philosophy and 
Autopoietic Perspectives, 13–24. 

226. Kowal, K. (2018). Inclusion Or Pull Out? What Is The Answer (Doctoral 
dissertation, University of Alaska Southeast). 

227. Kudirka, R., Juzelėnienė, S., & Lazauskaitė, L. (2016). Filmų 
pavadinimų vertimas: Vertimo būdai ir problematika. Respectus 
Philologicus, (30), 111–121. 

228. Labanauskas, L. (2020). Rasistiniai išpuoliai, neapykantos nusikaltimai 
ir incidentai prieš imigrantus Lietuvoje. Filosofija. Sociologija, 31(4), 
283–290. 

229. Labokas, J. (2022). Šiuolaikinės katalikiškojo ugdymo diskurso 
transformacijos: Teminė Bažnyčios dokumentų analizė. Acta 
Paedagogica Vilnensia, (48), 165–180. 

230. Lapadat, J. C. (2017). Ethics in autoethnography and collaborative 
autoethnography. Qualitative Inquiry, 23(8), 589–603. 

231. Laukaitytė, R. (1997). Lietuvos vienuolijos: XX a. istorijos bruožai. 
Lietuvos istorijos institutas. 

232. Laužikas, J. (1993). Rinktiniai raštai. T. 1. Kaunas: Šviesa. 
233. LeBlanc, R. J. (2017). The interactional production of race and religious 

identity in an urban Catholic school. Journal of Catholic Education, 
21(1), 84–110. 

234. Leijen, Ä., Arcidiacono, F., & Baucal, A. (2021). The dilemma of 
inclusive education: inclusion for some or inclusion for all. Frontiers in 
Psychology, 12, 3925. 

235. Leijen, Ä., Ugaste, A., & Kikkull, K. (2021). The Debate on Inclusive 
Education in Estonia: Conflicting Discourses and Implications. 
Argumentation, 35(3), 367–389. 

236. Leonas XIII. (1891). Rerum Novarum. Prieiga per internetą: 
http://w2.vatican.va/content/leo- xiii/en/encyclicals/documents/hf_l-
xiii_enc_15051891_rerum-novarum.html. 

237. Lewis, M., & Rudolph, K. D. (Eds.). (2014). Handbook of 
developmental psychopathology. Springer Science & Business Media. 

238. Liebel, M. (2003). Working children as social subjects: The contribution 
of working children's organizations to social transformations. 
Childhood, 10(3), 265–285. 

239. Lietuvos Respublikos Seimo 2020 m. birželio 30 d. įstatymas Nr. XIII-3268 
„Dėl Lietuvos Respublikos švietimo įstatymo Nr. I-1489 5, 14, 21, 29, 30, 34 



 

173 
 

ir 36 straipsnių pakeitimo ir Įstatymo papildymo 45-1 straipsniu“. [žiūrėta 
2022 12 14]. Prieiga per internetą: https://e 
seimas.lrs.lt/portal/legalAct/lt/TAD/a396c630c07711eaae0db016672cba9c.  

240. Lietuvos Respublikos socialinės apsaugos ir darbo ministro 2020 m. 
gruodžio 10 d. įsakymas Nr. V-2875 / V1946 / A1-1254 „Dėl 
pasirengimo įgyvendinti Švietimo įstatymo Nr. I-1489 5, 14, 21, 29, 30, 
34 ir 36 straipsnių pakeitimo ir įstatymo papildymo 451 straipsniu 
nuostatas 2021–2024 metų veiksmų planas“. [žiūrėta 2022 02 01]. 
Prieiga per internetą: V-1879 Dėl pasirengimo įgyvendinti švietimo 
įstatymo Nr. I-1489 5, 14, 21, 29, 30, 34 ir 36 straipsnių p... (lrs.lt). 

241. Lietuvos Respublikos švietimo, mokslo ir sporto ministro, Lietuvos 
Respublikos socialinės apsaugos ir darbo ministro 2020 m. gruodžio 10 
d. įsakymas Nr. V-2875 / V1946 / A1-1254 „Dėl 2021–2024 m. 
Pagalbos plano asmenims, kuriems diagnozuoti daugybiniai raidos 
sutrikimai, veiksmų plano patvirtinimo“. [žiūrėta 2022 02 20]. Prieiga 
per internetą: V-2875/V-1946/A1-1254 Dėl Pagalbos asmenims, 
kuriems diagnozuotas įvairiapusis raidos sutrikimas, 2021–2024 metų 
veiksm... (lrs.lt). 

242. Lietuvos Respublikos vidaus reikalų ministro, Valstybės lygio 
ekstremaliosios situacijos operacijų vadovo 2021 m. rugpjūčio 2 d. 
sprendimas Nr. 10V-20 „Dėl masinio užsieniečių antplūdžio pasienio 
ruožo teritorijose prie Lietuvos Respublikos valstybės sienos su 
Baltarusijos Respublika valdymo ir valstybės sienos apsaugos 
sustiprinimo“. [žiūrėta 2022 02 03]. Prieiga per internetą: https://e-
seimas.lrs.lt/portal/legalAct/lt/TAD/6c0ea3a0f42811ebb4af84e751d2e
0c9?jfwid=-19h0wlp20z. 

243. Logli, C. (2022). ‘We Do Not Live Alone:’ In Search of Inclusive 
Religious Education in Different Faith-based Elementary Schools in 
Indonesia. The Bloomsbury Handbook of Religious Education in the 
Global South, 67. 

244. Long, T. J., & Schuttloffel, M. J. (2006). A rationale for special 
education in Catholic schools. Catholic Education: A Journal of Inquiry 
and Practice, 9(4). 

245. LR neįgaliųjų socialinės integracijos įstatymas. (1991). Valstybės žinios, 
Nr. 36, publ. Nr. 969. 

246. LR specialiojo ugdymo įstatymas. (1998). Valstybės žinios, Nr. 115, 
publ. Nr. 3228. 

247. Lukšienė, M. (2000). Jungtys. Vilnius: Alma Littera. 
248. Lukšienė, M. (2013). Jungtys. Vilnius: Alma Littera. 

https://e-seimas.lrs.lt/portal/legalAct/lt/TAD/03c465813b2a11eb8c97e01ffe050e1c
https://e-seimas.lrs.lt/portal/legalAct/lt/TAD/03c465813b2a11eb8c97e01ffe050e1c
https://e-seimas.lrs.lt/portal/legalAct/lt/TAD/03c465813b2a11eb8c97e01ffe050e1c
https://e-seimas.lrs.lt/portal/legalAct/lt/TAD/6c0ea3a0f42811ebb4af84e751d2e0c9?jfwid=-19h0wlp20z
https://e-seimas.lrs.lt/portal/legalAct/lt/TAD/6c0ea3a0f42811ebb4af84e751d2e0c9?jfwid=-19h0wlp20z
https://e-seimas.lrs.lt/portal/legalAct/lt/TAD/6c0ea3a0f42811ebb4af84e751d2e0c9?jfwid=-19h0wlp20z


 

174 
 

249. Lunenburg, F. C. (1990). Teacher Pupil-Control Ideology and Behavior as 
Predictors of Classroom Environment: Public and Catholic Schools 
Compared. Paper presented at the Annual meeting of the American 
Educational Research Association, Boston, MA. ERIC Document ED 322 
115. Prieiga per internetą: https://files.eric.ed.gov/fulltext/ED322115.pdf. 

250. Lydon, J. (2009). Transmission of the charism: A major challenge for 
Catholic education. International Studies in Catholic Education, 1(1), 
42–58. 

251. Maceina, A. (2005). Kristaus prasmė. In Raštai (Vol. X, p. 55). Margi 
raštai. 

252. Mačiulis, D. (2017). Tautinė mokykla: žvilgsnis į tautininkų švietimo 
politiką. Lietuvos istorijos institutas. 

253. Mąkosa, P. (2020). St. John Paul II and Catholic education. A review of 
his teachings: an essay to inspire Catholic educators internationally. 
International Studies in Catholic Education, 12(2), 218–235. 

254. Maney, J. S., King, C., & Kiely, T. J. (2017). Who do you say you are: 
Relationships and faith in Catholic schools. Journal of Catholic 
Education, 21(1), 36–61. 

255. Markula, P. (2006). The dancing body without organs: Deleuze, 
femininity and performing research. Qualitative Inquiry, 12(1), 3–27. 

256. Marshall, K. (2018). Global education challenges: Exploring religious 
dimensions. International Journal of Educational Development, 62, 
184–191. 

257. Martin, J. (2017). Burning bridges. First Things: A Monthly Journal of 
Religion and Public Life, (277), 3–4. 

258. Martišauskienė, D. (2010). Ikimokyklinio ugdymo paslaugų kokybės 
valdymo modeliavimas tiriant tėvų-vartotojų poreikius. Daktaro 
disertacija. Šiaulių universitetas: Lucilijus. 

259. Martišauskienė, E. (2002). Vyresniųjų paauglių moralinių vertybių 
internalizacija įvairaus profilio mokyklose. Acta Paedagogica 
Vilnensia, (9), 151–161. 

260. Massaro, T. (2015). Living justice: Catholic social teaching in action. 
Rowman & Littlefield. 

261. Massumi, B. (1992). A user’s guide to capitalism and schizophrenia: 
Deviations from Deleuze and Guattari. MIT press. 

262. Mažeikis, G. (2022). Reimagining the Future in the Age of the 
Anthropocene: Insights from Critical Public Pedagogy. In G.-B. von 
Carlsburg (Ed.), Erziehungskonzeptionen und Praxis: Educational 
Concepts and Practice (Vol. 90, pp. 51–87). Peter Lang. 

https://files.eric.ed.gov/fulltext/ED322115.pdf


175 

263. McAndrew, M. (2013). Fragile Majorities and Education: Belgium,
Catalonia, Northern Ireland, and Quebec. McGill-Queen’s Press-
MQUP.

264. McKay, L., S. Carrington, & Iyer, R. (2014). Becoming an inclusive
educator: Applying Deleuze & Guattari to Teacher Education.
Australian Journal of Teacher Education, 39(3), 178–196.
https://doi.org/10.14221/ajte.2014v39n3.10

265. Megford, K. (2006). Caught with a fake ID: Ethical questions about
slippage in autoethnography. Qualitative Inquiry, 12, 853–864.

266. Mendelievich, E. (1980). Children at Work. International Labor Office,
Washington Branch, 1750 New York Avenue, NW, Washington, DC
20006.

267. Merkys, G., Bubelienė, D., & Bitaitis, D. (2019). Mokyklos kultūros
raiška ir formavimo prielaidos skirtingo tipo švietimo įstaigose. Soter:
religijos mokslo žurnalas, 71(99), 35–53.

268. Merleau-Ponty, M. (1993). Eye and Mind. In Johnson, G. (Ed.). (1993).
The Merleau-Ponty Aesthetics Reader: Philosophy and Painting (pp.
121–149). M. Smith (Trans.). Evanston, Illinois: Northwestern
University Press.

269. Merleau-Ponty, M. (2018). Juslinio suvokimo fenomenologija. Vilnius:
Baltos lankos.

270. Mickevičius, A. (2011). Ką norėjo pasakyti Friedricho Nietzsche’s
Zaratustra: kūryba ir savikūra, arba kaip tampama tuo, kuo esi. Santalka:
Filologija, Edukologija, 19(2), 36–44.

271. Mickūnas, A. (2008). Nietzsche: gyvenimas ir pasaulis. Athena:
filosofijos studijos, (4), 22–49.

272. Mickūnas, A., & Stewart, D. (1994). Fenomenologinė filosofija. Baltos
lankos.

273. Miller, J. E., & Brown, E. K. (2013). The Cambridge dictionary of
linguistics. Cambridge University Press.

274. Miltenienė, L., & Daniutė, S. (2014). Pedagogų ir būsimųjų pedagogų
kompetencija ugdyti įvairių poreikių turinčius mokinius inkliuzinio
švietimo kontekste. Specialusis ugdymas, (1), 9–26.

275. Misius, K. (2004). Žemaičių aukštumos regiono švietimo raida XVI a.–
1940 m.. Acta Academiae Artium Vilnensis. Dailė, 34, 235–301.

276. Mitchell, K. (2003). Educating the national citizen in neoliberal times:
from the multicultural self to the strategic cosmopolitan. Transactions
of the Institute of British Geographers, 28(4), 387–403.



 

176 
 

277. Mizza, D. (2014). The first language (L1) or mother tongue model vs. 
the second language (L2) model of literacy instruction. Journal of 
Education and Human Development, 3(3), 101–109. 

278. Moltmann, J. (2001). God’s Kenosis in the Creation and Consummation 
of the World. In J. Polkinghorne (Ed.), The Work of Love. Creation as 
Kenosis. Grand Rapids, Michigan/Cambridge, UK, 139. 

279. Monkevičienė, O. (2008). Ikimokyklinio ir priešmokyklinio ugdymo(si) 
turinio kaitos tendencijos. Pedagogika, (91), 66–72. 

280. Montessori, M., Hunt, J. M., & Valsiner, J. (2017). The Montessori 
method. Routledge. 

281. Moog, F. (2012). À quoi sert l'École Catholique?: sa mission 
d'évangélisation dans la société actuelle. Bayard. 

282. Morariu, I. M. (2020). Aspects of political theology in the spiritual 
autobiography of Mother Teresa of Calcutta. HTS Teologiese 
Studies/Theological Studies, 76(1). 

283. Moynagh, M. (2017). Christian Unity as a Mark of Evangelization. 
Journal of Ecumenical Studies, 52(3), 396–410. doi: 
10.1353/ecu.2017.0029 

284. Müller, S., & Pietzner, V. P. (2020). Comparative Study of Divergent 
Thinking among Participants in a German Science Competition and 
Pupils in a Control Group. Eurasia Journal of Mathematics, Science and 
Technology Education, 16(10). 

285. Nacionalinė katalikiškojo ugdymo asociacija (2021). Kas mes esame?. 
Prieiga per internetą: https://sites.google.com/site/kasociacija/apie-
nkma. 

286. Nee, C., & Witt, C. (2013). Public perceptions of risk in criminality: The 
effects of mental illness and social disadvantage. Psychiatry 
Research, 209(3), 675–683. 

287. Neįgaliųjų teisių konvencija. (2010). Prieiga per internetą: 
http://www.ndt.lt/teisineinformacija/teises-aktai/. 

288. Neįgaliųjų teisių konvencijos komentaras Nr. 4. (2016). Prieiga per 
internetą: 
https://www.ohchr.org/Documents/HRBodies/CRPD/GC/RighttoEduc
ation/CRPD-C-GC-4.doc. 

289. Nelson, A., Lewy, R., Ricardo, F., Dovydaitis, T., Hunter, A., Mitchell, 
A., ... & Kugel, C. (2010). Eliciting behavior change in a US sexual 
violence and intimate partner violence prevention program through 
utilization of Freire and discussion facilitation. Health Promotion 
International, 25(3), 299–308. 



 

177 
 

290. Newton, R. R. (1981, March/April). Lay leadership in Catholic schools: 
Dimensions and dilemmas. New Catholic World, 224, 65–69. 

291. Nietzsche, F. (2002). Štai taip Zaratustra kalbėjo. Vilnius: Alma Littera. 
292. Nissiotis, N. Ä. (1968). Die Theologie der Ostkirche im Ökumenischen 

Dialog. Stuttgart: Evangelisches Verlagswerk. 
293. Nyčė, F. (1991). Rinktiniai raštai. sud. Rybelis A. Vilnius: Mintis. 
294. Ociepa-Kicińska, E., & Gorzałczyńska-Koczkodaj, M. (2022). Forms of 

Aid Provided to Refugees of the 2022 Russia–Ukraine War: The Case 
of Poland. International Journal of Environmental Research and Public 
Health, 19(12), 7085. 

295. Omwami, E., & Rust, V. (2020). Globalization, nationalism, and 
inclusive education for all: A reflection on the ideological shifts in 
education reform. In Globalisation, Ideology and Neo-liberal Higher 
Education Reforms (pp. 31–46). Springer, Dordrecht. 

296. Orbe, A. (1996). Teología de San Ireneo (Vol. 4, Traducción y 
Comentario del Libro IV del Adversus haereses). Madrid: Bac. 

297. Ozar, L. A., Weitzel-O’Neill, P., Barton, T., Calteaux, E., Hunter, C. J., 
& Yi, S. (2019). Making a difference: The promise of Catholic school 
standards. Journal of Catholic Education, 22(1), 28. 

298. Pakalniškytė, L. (2006). Les différences sémantiques des 
internationalismes dans la conscience des lituaniens et des canadiens 
français. In Canada: Society and the Individual (pp. 49–57). Šiaulių 
universiteto leidykla. 

299. Pandeli, J., Sutherland, N., & Gaggiotti, H. (2022). Outlining a practical, 
emotional and reflexive approach to organizational ethnography. In 
Organizational Ethnography: An Experiential and Practical Guide (pp. 
1–12). 

300. Paulsen, M. (2021). From late Holocene to early Anthropocene 
educational thinking (humanism revisited). In Rethinking Education in 
Light of Global Challenges (pp. 204–219). Routledge. 

301. Paulus, J. P. (1979). Redemptor Hominis. Rivista di Studi Politici 
Internazionali, 46(2 (182)), 261–297. 

302. Perälä-Littunen, S. (2004). Cultural images of a good mother and a good 
father in three generations (No. 239). University of Jyväskylä. 

303. Petrauskaitė, V. (2019). Judėjimo negalios simuliacija kaip visuomenės 
empatijos didinimo priemonė; Sužaidybintas judėjimo negalios 
simuliacinis projektas „Kitonas“, skirtas visuomenės empatijai didinti 
(Doctoral dissertation, Vilniaus dailės akademija). 



 

178 
 

304. Petrušauskaitė, V., & Sotirovič, V. P. (2012). Rusai Lietuvoje: Etninės 
grupės raida ir socialinės integracijos iššūkiai 2001–2011 m. Ethnicity 
Studies / Etniškumo studijos. 

305. Petuška, V. (2019). Atskyrimo (khōrismos) doktrinos kritika Aristotelio 
Metafizikoje. Problemos, (95), 42–54. 

306. Piangerelli, F. (2019). Eraclito e la complessità del divenire. In Fermani, 
P., Giordani, P., & Grisei, P. (Eds.), Tradizione e innovazione. Storia e 
progetto nella riflessione filosofica (pp. 157–165). Diogene Multimedia. 

307. Pijus XII, Encikl. Humani generis (1950 m.): DS 3896; Paulius VI, 
Sollemnis Professio fidei, 8: AAS 60 (1968) 436. 

308. Pinna, S. (2022). La cristologia paolina alla luce della psyche. La 
cristologia paolina alla luce della psyche, 134–146. 

309. Pita, A., & Costa, R. S. (2022). Ukrainian exodus could be Europe’s 
biggest refugee crisis since World War II. El País. 

310. Plante, T. G. (2020). Clergy sexual abuse in the Roman Catholic 
Church: Dispelling eleven myths and separating facts from fiction. 
Spirituality in Clinical Practice, 7(4), 220. 

311. Pocius, K. (2011). Geismas ir išlaisvinimas G. Deleuzo ir F. Guattari 
politinėje filosofijoje. Problemos, 79, 28–40. 

312. Pollefeyt, D. (2021). Teaching the Unteachable or Why Too Much Good 
Is Bad. Religions, 12(10), 810. 

313. Pomplun, T. (2021). Duns Scotus and the making of modern Catholic 
theology. In Innovation in Early Modern Catholicism (pp. 165–181). 
Routledge. 

314. Popiežiškoji taryba krikščionių vienybei skatinti. (1995). Ekumenizmo 
principų ir normų įgyvendinimo vadovas. Vilnius: Aidai. 

315. Popiežius Pranciškus (2015). Encyclical letter Laudato Si’ of the Holy 
Father Francis on care for our common home. Vatican City: Libreria 
Editrice Vaticana. 

316. Popiežius Pranciškus (2020). Fratelli tutti: Lettera Enciclica sulla 
fraternità e l'amicizia sociale. Edizioni Dehoniane Bologna. 

317. Popiežius Pranciškus (2020). Video message of His Holiness Pope 
Francis on the occasion of the meeting organized by the Congregation 
for Catholic Education. Vatican City: Pontifical Lateran University. 

318. Popiežius Pranciškus (2021). Popiežiaus kalba, pasakyta susitikime, 
skirtame religijos ir švietimo pasaulinio susitarimo dėl ugdymo link. 
Vatikanas: Vatican Media. Prieiga per internetą: 
http://w2.vatican.va/content/francesco/en/encyclicaLS/documents/papa
francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html. 

http://w2.vatican.va/content/francesco/en/encyclicaLS/documents/papafrancesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
http://w2.vatican.va/content/francesco/en/encyclicaLS/documents/papafrancesco_20150524_enciclica-laudato-si.html


 

179 
 

319. Pukelis, K., & Smetona, A. (2012). Švietimo sąvokos „competence“ 
mikrosistemos darninimas. Aukštojo mokslo kokybė, (9), 50–74. 

320. Račkelienė, A. (2006). Socialinės globos Lietuvoje istoriniai 
aspektai. Socialinė teorija, empirija, politika ir praktika, (3), 75–87. 

321. Raftery, D., & Smyth, E. M. (2016). Education, identity and women 
religious, 1800–1950. London: Routledge. 

322. Ramonas A. (2016). Krikščioniškoji eschatologija. Doktrina apie mirtį 
ir paskutiniuosius dalykus. Monografija. Klaipėda: KU. 

323. Ranahan, P. (2020). Suicide prevention education within youth work 
higher education: Negotiating presence and procedure. International 
Journal of Child, Youth and Family Studies, 11(3), 167–191. 

324. Rashid, F., & Barron, I. (2019). Why the focus of clerical child sexual 
abuse has largely remained on the Catholic church amongst other non-
Catholic Christian denominations and religions. Journal of Child Sexual 
Abuse, 28(5), 564–585. 

325. Raudeliūnaitė, R., & Steponėnienė, E. (2018). Jungtinės stimulų 
kontrolės modelio pritaikymas ugdant vaikų, turinčių autizmo spektro 
sutrikimą, kompleksinį kalbos suvokimą. Specialusis ugdymas, (1), 
105–130. 

326. Ravasi, G. (2019). Atene in Vaticano. Atene in Vaticano, 11–17. 
327. Reed-Danahay, D. E. (Ed.). (1997). Auto/Ethnography: Rewriting the 

Self and the Social. New York: Berg. 
328. Retief, F. P., & Cilliers, L. (2003). The history and pathology of 

crucifixion. South African Medical Journal, 93(12), 938–941. 
329. Richardson, L. (1998). A method of inquiry. In Collecting and 

Interpreting Qualitative Materials (pp. 345–371). 
330. Richardson, L. (2003). Writing: A method of inquiry. In Turning Points 

in Qualitative Research: Tying Knots in a Handkerchief, 2, 379. 
331. Rigby, K. (1997). What children tell us about bullying in schools. 

Children Australia, 22(2), 28–34. 
332. Robinson, T. M. (1987). Heraclitus: Fragments. Toronto: University of 

Toronto Press. 
333. Rojo-Ramos, J., Manzano-Redondo, F., Barrios-Fernandez, S., Garcia-

Gordillo, M. A., & Adsuar, J. C. (2021). A descriptive study of specialist 
and non-specialist teachers’ preparation towards educational inclusion. 
International Journal of Environmental Research and Public Health, 
18(14), 7428. 

334. Romi, S., & Schmida, M. (2009). Non-formal education: a major 
educational force in the postmodern era. Cambridge Journal of 
Education, 39(2), 257–273. 



 

180 
 

335. Ross, W. D. (Ed.). (1924). Aristotle’s metaphysics (Vol. 2). Clarendon 
Press. 

336. Roy, K. (2003). Teachers in nomadic spaces: Deleuze and curriculum 
(Vol. 5). Peter Lang Pub Incorporated. 

337. Rugevičiūtė, R. G. (2012). Egzistencinio mąstymo raiška mokant (is) 
katalikų tikybos 11–12 klasėse. Daktaro disertacija. 

338. Rupšienė, L. (2016). Švietimas ar edukacija?. Pedagogika: Mokslo 
darbai, 122(2), 5–16. 

339. Russell, D., Higgins, D., & Posso, A. (2020). Preventing child sexual 
abuse: A systematic review of interventions and their efficacy in 
developing countries. Child Abuse & Neglect, 102, 104395. 

340. Russell, G., & Norwich, B. (2012). Dilemmas, diagnosis and de-
stigmatization: Parental perspectives on the diagnosis of autism 
spectrum disorders. Clinical Child Psychology and Psychiatry, 17(2), 
229–245. 

341. Ruškus, J. (2001). Specialiųjų pedagogų rengimo metodologinės 
kontraversijos neįgaliųjų ugdymo paradigmų kaitos kontekste. 
Specialusis ogdymas, (1), 64–73. 

342. Ruškus, J. (2002). Negalės fenomenas. Monografija. Šiauliai: Šiaulių 
universiteto leidykla. 

343. Ruškus, J. (2020). Klausimai ir iššūkiai dėl negalią turinčių vaikų teisės 
mokytis įtraukiojo ugdymo sąlygomis Lietuvoje. Specialusis ugdymas, 
(1), 10–52. 

344. Ruškus, J. (2020a). Right to inclusive education for children with 
disabilities at stake in Lithuania. Specialusis ugdymas / Special 
Education, 1(41), 10–52. 

345. Sacrosanctum Concilium (2001). Vatikano II Susirinkimo nutarimai. 
Vilnius: Aidai. 

346. Saevi, T. (2013). From being to knowing: Addressing the fundamental 
hesitation in hermeneutic phenomenological writing. Indo-Pacific 
Journal of Phenomenology, 13(1), 1–11. Prieiga per internetą: 
http://journals.co.za/docserver/fulltext/ipjp/13/1/ipjp_v13_n1_a8.pdf?e
xpires=1489406249&id=id&accname=guest&checksum=A427ADFE6
18D959BA284D685915C03A1. 

347. Sahhar, Y., Loohuis, R., & Henseler, J. (2021). Calling on 
autohermeneutic phenomenology to delve into the deeper levels of 
experience. In Contemporary approaches Studying Customer 
Experience in Tourism Research. Emerald Publishing Group. 



 

181 
 

348. Samsonienė, L., Malkin, M. B., Kairys, J., & Juozulynas, A. (2017). 
Šeimų, auginančių vaikus su autizmo spektro sutrikimu, gyvenimo 
gerovė. Sveikatos mokslai, 27(3), 76–83. 

349. Sarafinas, G. (2020). Kokybiškiausi. Reitingai, 2(14). 
350. Sasiadek, A. (2011). Varieties of Catholic Social Justice Initiatives 

Since Rerum Novarum and Their Implications for Contemporary Labor 
and Employment Policy. J. Cath. Leg. Stud., 50, 257. 

351. Scanlan, M. (2022). Cultures of critical spirituality to advance the 
inclusion of immigrant students and families in Catholic schools. 
International Journal of Qualitative Studies in Education, 35(3), 265–
280. 

352. Schiffman, J., Hoover, S., Redman, S., Roemer, C., & Bostic, J. Q. 
(2018). Engaging with schools to support your child with psychosis. 
Alexandria, VA: National Association of State Mental Health Program 
Directors. 

353. Schutz, A., & Luckmann, T. (1973). The structures of the life-world 
(Vol. 1). Northwestern University Press. 

354. Scott, C., & Lewis, L. (Eds.). (2017). The International Encyclopedia of 
Organizational Communication, 4 Volume Set. John Wiley & Sons. 

355. Scotus, J. D., & Wadding, L. (1894). Opera omnia: iuxta ed. Waddingi 
XII tomos continentem a patribus Franciscanis de observantia accurate 
recognita. Reportata Parisiensia, Liber secundus. Dist. XII-XLIV-Liber 
tertius. Dist. I-XXXV. Liber quartus. Dist. I-VI. Vivès. 

356. Shim, S. H. (2020). The existential meaning of death and reconsidering 
death education through the perspectives of Kierkegaard and Heidegger. 
Educational Philosophy and Theory, 52(9), 973–985. 

357. Silberstein, L. J. (1990). Martin Buber’s social and religious thought: 
Alienation and the quest for meaning (Vol. 5). NYU Press. 

358. Skrtic, T. M., Sailor, W., & Gee, K. (1996). Voice, collaboration, and 
inclusion: Democratic themes in educational and social reform 
initiatives. Remedial and Special Education, 17(3), 142–157. 

359. Skukauskaite, A., Noske, P., & Gonzales, M. (2018). Designing for 
discomfort: Preparing scholars for journeys through qualitative 
research. International Review of Qualitative Research, 11(3), 334–349. 

360. Slater, L. (2004). Relationship-driven teaching cultivates collaboration 
and inclusion. Kappa Delta Pi Record, 40(2), 58–59. 

361. Smalskys, V. (2005). „Gerovės valstybės“ ir socialinės viešosios 
politikos krypčių teoriniai aspektai. Public Policy and Administration, 
1(11), 86–94. 



 

182 
 

362. Smith, I. M., & MacDonald, N. E. (2017). Countering evidence denial 
and the promotion of pseudoscience in autism spectrum disorder. Autism 
Research, 10(8), 1334–1337. 

363. Sohail, A. H., Maan, M. H. A., & Sohail, S. (2021). Sex and the streets: the 
open secret of sexual abuse among Pakistan’s two million street children. 
Child and Adolescent Psychiatry and Mental Health, 15(1), 1–4. 

364. Stainback, S., & Smith, J. (2005). Inclusive education: Historical 
perspective. Creating an Inclusive School, 2, 12–26. 

365. Stern, J., & Buchanan, M. T. (2021). RE leader connectedness: a 
theology of the lived reality of Catholic education. Journal of Beliefs & 
Values, 42(3), 378–392. 

366. Stewart, A. (2020). Developing place-responsive pedagogy in outdoor 
environmental education: A rhizomatic curriculum autobiography. 
Springer Nature. 

367. Still, C. N., & Rompré, G. (Eds.). (2018). Turning to the world: Social 
justice and the common good since Vatican II. McGill-Queen’s Press-
MQUP. 

368. Stubbs, S. (2008). Inclusive education: Where there are few resources. 
Oslo, The Atlas Alliance Publ 

369. Stumbra, S. (2012). Katalikiškojo religingumo raiškos ankstyvojoje 
jaunystėje ypatumai. SOTER: Religijos mokslo žurnalas, (34), 85–104. 

370. Subačius, P. (2015). Dvidešimt penkeri religinės laisvės metai 1988–
2013: krikščionys Lietuvos visuomenėje po Atgimimo: monografija. 
Lietuvių katalikų mokslo akademija; Naujasis židinys-Aidai. 

371. Sueldo, M., & Grebliauskiene, B. (2014). Vertimas kaip klaidingo 
iškodavimo prevencija tarptautinėje komunikacijoje. Studies about 
Languages, (24), 48–57. 

372. Suliman, M., Shah, M., & Ullah, I. (2017). Addressing the issue of 
nomadic communities children educational exclusion through mobile 
tent schools in Malakand, Pakistan. Imperial Journal of 
Interdisciplinary Research, 3(3), 540–546. 

373. Sverdiolas, A. (1996). Steigtis ir sauga. Kultūros filosofijos etiudai. 
Vilnius: Baltos lankos. 

374. Šapelytė, O., Ališauskas, A., Ališauskienė, S., Melienė, R., Miltenienė, 
L., & Ruplienė, D. (2021). Lietuvos pedagoginės psichologinės 
pagalbos teikimo modelio ekspertinis vertinimas. ŠMSM, NŠA. 

375. Šliogeris, A. (1996). Tylos metafizika. Vilnius: Pradai. 
376. Šliužaitė, V., & Anužienė, L. (2014). Šv. Ignaco pedagogine paradigma 

grįsto reflektyvaus ugdymo (si) modelio diegimas Karaliaus Mindaugo 



 

183 
 

profesinio mokymo centre. Profesinis rengimas: Tyrimai ir realijos, 
(25), 150–165. 

377. Šumskienė, E., & Pūras, D. (2014). Eikit pažiūrėt, kaip neturi būt: 
psichikos sveikatos politikos raida ir jos rezultatai. Socialinis darbas. 
Patirtis ir metodai, 13(1), 75–90. 

378. Šv. Petras Auksažodis, Sermones 117, 1–2: CCL 24A, 709 (PL 52, 520). 
379. Šventasis Raštas. (1998). Senasis ir Naujasis Testamentas. Vilnius: 

Lietuvos Katalikų Vyskupų Konferencija. 
380. Šventojo Juozapo mokykla. (2021). Mokinių priėmimo tvarka Šventojo 

Juozapo mokykloje 2021–2022 m. mokslo metams. Gauta iš 
https://juozapomokykla.lt/wp-
content/uploads/2021/02/Priemimo_tvarka_21_22_5_IG_kl.pdf. 

381. Takizawa, R., Maughan, B., & Arseneault, L. (2014). Adult health 
outcomes of childhood bullying victimization: Evidence from a five-
decade longitudinal British birth cohort. The American Journal of 
Psychiatry, 171, 777–784. 

382. Tarantino, G., Makopoulou, K., & Neville, R. D. (2022). Inclusion of 
children with special educational needs and disabilities in physical 
education: A systematic review and meta-analysis of teachers’ attitudes. 
Educational Research Review, 100456. 

383. Targamadzė, V. (2016). Gera bendrojo ugdymo mokykla: mimikrija ar 
metamorfozė?. Socialinis ugdymas, 42(1), 6–16. 

384. Targamadzė, V., & Gervytė, D. (2014). Katalikiška mokykla: Negalią 
turinčio asmens ugdymas Katalikų Bažnyčios dokumentų retrospektyva. 
Pedagogika, 115, 163–178. 

385. Taylor, S., & Sidhu, R. K. (2012). Supporting refugee students in 
schools: What constitutes inclusive education? International Journal of 
Inclusive Education, 16(1), 39–56. 

386. Tikėjimo ir mokslo kongregacija. (1973). Mysterium Ecclesiae: 
Declaration in Defense of the Catholic Doctrine of the Church against 
Certain Errors of the Day. United States Catholic Conference. 

387. Timpe, K. (2022). Cognitive Disabilities, Forms of Exclusion, and the 
Ethics of Social Interactions. The Journal of Philosophy of Disability, 2, 
157–184. 

388. Tulis, M. (2013). Error management behavior in classrooms: Teachers’ 
responses to student mistakes. Teaching and Teacher Education, 33, 56–68. 

389. Tuohy, D. (2008). Catholic Schools: Schools for Catholics?. Studies: An 
Irish Quarterly Review, 97(386), 125–136. 



 

184 
 

390. Uke, W. A. S. (2018). Street children’s problem in getting education: 
Economic and parental factors. Mediterranean Journal of Social 
Sciences, 9(1), 103–103. 

391. UNESCO. (1994). The Salamanca Statement and Framework for action 
on special needs education: Adopted by the World Conference on 
Special Needs Education; Access and Quality. Salamanca, Spain, 7-10 
June 1994. Unesco. 

392. UNESCO. (2018). Global Education Meeting, Brussels Declaration, 
Document ED-2018/GEM/1. 

393. Vaiko teisių konvencija (1995). Prieiga per internetą: 
https://eseimas.lrs.lt/portal/legalAct/lt/TAD/TAIS.19848. 

394. Valstybinio audito ataskaita. (2020). Asmenų su negalia socialinė 
integracija. Valstybės kontrolė, Nr. vae-9. 

395. Van Dooren, T. (2014). Flight ways: Life and loss at the edge of 
extinction. Columbia University Press. 

396. Van Maele, D., & Van Houtte, M. (2011). The quality of school life: 
Teacher-student trust relationships and the organizational school 
context. Social Indicators Research, 100, 85–100. 

397. Van Manen, M. (1984). Practicing phenomenological writing. 
Phenomenology + Pedagogy, 2(1), 36–69. 

398. Van Manen, M. (1997). Researching lived experience: Human science 
for an action sensitive pedagogy (2nd ed.). Albany, NY: State University 
of New York Press. 

399. Van Manen, M. (1998). By the Light of Anecdote. Phenomenology + 
Pedagogy, 7(1), 232–251. Prieiga per internetą: 
https://www.academia.edu/12073251/The_Call_of_Pedagogy_as_the_
Call_of_Contact 

400. Van Manen, M. (1999). The pathic of pedagogical practice. Discussions 
on Some Educational Issues, 6, 75–97. 

401. Van Manen, M. (2014). Phenomenology of Practice. New York: 
Routledge. 

402. Van Manen, M. (2016). Researching Lived Experience. New York: 
Routledge. 

403. Van Steen, T., & Wilson, C. (2020). Individual and cultural factors in 
teachers’ attitudes towards inclusion: A meta-analysis. Teaching and 
Teacher Education, 95, 103127. 

404. Vasiliauskaitė, A. (2020). Kauno seserų benediktinių ugdomoji veikla 
Lietuvoje 1918–1940 m. SOTER: religijos mokslo žurnalas, 103(75), 
45–60. 

https://eseimas.lrs.lt/portal/legalAct/lt/TAD/TAIS.19848
https://www.academia.edu/12073251/The_Call_of_Pedagogy_as_the_Call_of_Contact
https://www.academia.edu/12073251/The_Call_of_Pedagogy_as_the_Call_of_Contact


 

185 
 

405. Vatican, I. I. (1964). Lumen gentium. Recuperado a partir de http://www. 
vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-
ii_const_19641121_lumen-gentium_sp. html. 

406. Vidovich, L., & Slee, R. (2001). Bringing universities to account? 
Exploring some global and local policy tensions. Journal of Education 
Policy, 16(5), 431–453. 

407. Vieira, F. (2016). The four modes of thinking framed by utopian 
discursivity. Or why we need Utopia. In Utopia (s)-Worlds and 
Frontiers of the Imaginary (pp. 31–36). CRC Press. 

408. Vitkuvienė, I. (2021). Missio Inter Gentes migrantų pastoracijoje. 
LOGOS-A Journal of Religion, Philosophy, Comparative Cultural 
Studies and Art, (106), 216–222. 

409. Volungevičius, V. (2018). Kiek pagrįstas A. Jokubaičio liberalizmo 
apibūdinimas?. Problemos, (94), 203–211. 

410. Walford, G. (2004). Finding the limits: Autoethnography and being an 
Oxford University proctor. Qualitative Research, 4, 403–417. 

411. Walker, C. (2016). Exiled children: Care in English convents in the 17th 
and 18th centuries. Children Australia, 41(3), 168–177. 

412. Wall, S. (2008). Easier said than done: Writing an autoethnography. 
International Journal of Qualitative Methods, 7(1), 38–53. Retrieved from 
http://cleisabeni.com/uploads/6/0/4/7/60470251/easiersaidthandone.pdf 

413. Ward, K. (2001). Cosmos and Kenosis. In J. Polkinghorne (Ed.), The 
Work of Love. Creation as Kenosis (p. 152). Grand Rapids, 
Michigan/Cambridge, UK. 

414. Ward-Steinman, P. M. (2004). A model for teaching creative vocal jazz 
improvisation. ARTSPRAXIS Number One 2004, 13. 

415. Watkins, A., D’Alessio, S., & Kyriazopoulou, M. (2009). Inclusive 
education. Research in Comparative and International Education, 4(3), 
229–232. 

416. West, M. R., & Woessmann, L. (2010). ‘Every Catholic child in a 
Catholic school’: Historical resistance to state schooling, contemporary 
private competition and student achievement across countries. The 
Economic Journal, 120(546), F229–F255. 

417. Wheatley, M. J. (2002). Turning to one another: Simple conversations 
to restore hope to the future. San Francisco, CA: Berrett-Koehler. 

418. Wodon, Q. (2019). How well do Catholic and other faith-based schools 
serve the poor? A study with special reference to Africa: Part I: 
Schooling. International Studies in Catholic Education, 11(1), 4–23. 

419. Wojtyla, K. (2009). Love and Responsibility. Pauline Books & Media. 

http://cleisabeni.com/uploads/6/0/4/7/60470251/easiersaidthandone.pdf


 

186 
 

420. Youngs, S. J. (2019). The Way of the Kenotic Christ: The Christology of 
Jurgen Moltmann. Wipf and Stock Publishers. 

421. Zahavi, D. (2018). Getting It Quite Wrong: Van Manen and Smith on 
Phenomenology. Qualitative Health Research, 29(6), 900–907. Doi: 
10.1177/1049732318817547 

422. Zahavi, D. (2019). The Practice of Phenomenology: The Case of Max 
van Manen. Nursing Philosophy, 21(2), 1–9. 
https://doi.org/10.1111/nup.12276 

423. Zieziula, J. (2017). Vilniaus arkivyskupijos katechetikos mokytojų 
profesinis identitetas: Istorinė diskurso analizė. Acta Paedagogica 
Vilnensia, (39), 85–97. 

424. Zulumskytė, A., & Lipkienė, J. (2003). Katalikiškų mokyklų raida XX 
a. Lietuvos švietimo kontekste. Lietuvių katalikų mokslo akademijos 
metraštis, 22, 445–458. 

425. Žydžiūnaitė, V. (2011). Baigiamojo darbo rengimo metodologija. 
Mokomoji knyga. Klaipėda: Klaipėdos valstybinė kolegija. 

426. Žukauskaitė, A. (2006). Deleuze’as ir postmodernizmas. Baltos lankos, 
Nr. 21/22, p. 311 

427. Žukauskaitė, A. (2006a). Gilles Deleuze and the theatre of the real. Art 
History & Criticism, 26. 

  

https://doi.org/10.1111/nup.12276


 

187 
 

SUMMARY 
 
Inclusive education is a theme of growing debate in Lithuania. This 
dissertation engages with the ongoing debate in the field of education and 
contributes valuable findings and insights for the theoretical and practical 
implementation of inclusive education. For the purposes of this thesis, 
inclusive education is defined as "a means of increasing the achievement of 
all learners in terms of presence (access), participation (quality of learning) 
and attainment (learning processes and outcomes)" (European Agency for the 
Development of Special Needs and Inclusive Education, 2014b, p. 11). In 
2020, the Seimas of the Republic of Lithuania adopted amendments to the 
Law on Education, which provides that a child with special educational needs 
shall be provided with opportunities and conditions to attend pre-school, 
primary or general education if requested by his/her parents or guardians (Law 
on Education of the Republic of Lithuania, Amendment and Supplement, No. 
XIII 3268), thus eliminating discriminatory attitudes towards children with a 
disability and/or with special educational needs. The new provisions of the 
Education Law are currently being implemented gradually and are expected 
to enter into force definitively from 1 September 2024. As a result, the 
implementation of inclusive education will become compulsory for all 
mainstream schools, which will no longer be able to refuse to accept children 
with disabilities and refer them to special schools.  

As we prepare for the transition to compulsory inclusive education, the 
issues of a successful implementation strategy are of particular relevance. Will 
inclusive education be effectively implemented not only in the pages of its 
governing documents, in the educational strategies and plans of Lithuanian 
schools, but also in the classroom and in the relationships between students 
and teachers? According to A. Galkienė (2018, p. 79), "in inclusive education 
environments, the problem of equal and active participation of each student in 
the educational process is a constant issue when educating students with 
different needs. The concept of inclusive education is synonymous with the 
notion of an educational environment that is conducive to the success of each 
student". Do teachers have enough tools to create a supportive learning 
environment? After all, schools' and teachers' aspirations and definitions of 
creating a supportive educational environment differ (Geležinienė, 
Vasiliauskienė, Vyšniauskienė, 2011). Perhaps a few Lithuanian Catholic 
educational institutions, which have been implementing inclusive education 
for more than two decades, can offer an answer to these questions 
(Targamadzė, Gervytė, 2014, p. 174).  



 

188 
 

Lithuanian inclusive Catholic education institutions were created and 
implemented in different decades of Lithuania's restored independence. 
"However, both the first and the later Catholic educational institutions went 
through various stages of becoming inclusive, experiencing their ups and 
downs, learning from mistakes and discoveries. The first inclusive Catholic 
educational institutions also had to go through the process of becoming 
Catholic. A decade of their transformation process was followed by a new 
wave of Catholic institutions, which could already draw on the experience and 
traditions of their predecessors. On the other hand, in Lithuania and elsewhere, 
the new generation of inclusive Catholic education institutions faced new 
challenges, as the Catholic education implemented in 2001 differed from the 
vision of the Catholic or converted schools established in the following 
decades (revealing an approach to the person, the community, and society) 
(Lydon, 2009; Moog, 2012)  

Despite the differences, the experiences of both decades (2001–2011 and 
2011–2022) are valuable and relevant to the current stage of Lithuanian 
educational development. Every school that opens up to children, which has 
so far been avoided, may have to go through a similar transformation. In this 
context, the study of Catholic educational institutions with the longest 
experience of inclusive education seems particularly valuable. By reviewing 
the experiences of pupils and the process of becoming a Catholic educational 
institution, it is possible to draw insights that would facilitate the transition of 
educational institutions from closedness towards ever fuller inclusion. 

Exploring the theme. Inclusive Catholic education began to be explored 
at the beginning of the 21st century, when there was a return to the idea that 
Catholic education should be more open to every child (Jackson, 2013). 
Gradually, the discussion of the accessibility of Catholic education by foreign 
authors turned into a discussion of the possibility of social services for persons 
with disabilities (DeFiore, 2006). Along with the shift towards inclusion in 
society, the position of the Catholic school is also changing, so that researchers 
in Catholic education are becoming more vocal about the moral obligation to 
change the established education into an inclusive one (Long & Schuttloffel, 
2006), but these scholarly discussions resemble more of a conversation about  
obligatory subject matter, but are less concerned with the phenomenon of the 
school's change or evolution. It is true that as the change has gathered 
momentum, a growing number of scholars studying Catholic inclusive 
education have offered guidelines and recommendations for implementing 
this change (Jez et al, 2021). Comparative studies of Catholic and non-
Catholic inclusive institutions have been conducted (Donlevy, 2007; Imbarack 
& Guzman, 2021), discourse (Booth, 2016) and ethnographic studies 



 

189 
 

(Bradley-Levine, 2021). However, there is a lack of deeper research revealing 
the inclusive nature of the Catholic educational institution's evolution.   

Researchers in other countries have analysed students' experiences of 
inclusive Catholic education more through the phenomenon of the coexistence 
of different religious traditions in school (Foley et al., 2020). There is interest 
in the experiences of non-religious pupils in a Catholic school (Arandia et al., 
2019), and there is a deepening interest in the expression of pupils in Catholic 
schools through social activities such as service to the poor (Wodon, 2019). 
The question of what it means to learn in an inclusive Catholic school could 
be answered by all the phenomenological themes discovered by researchers 
previously recorded, but each particular school is situated in a different 
context that opens up different meanings of the phenomenon under 
investigation. As a result, pupils' experiences differ, although some elements 
are similar. However, after a rather thorough analysis of the scientific literature 
available to me, I have not found a deeper and more comprehensive 
hermeneutic phenomenological study of the pupils' experiences of learning in 
an inclusive Catholic institution.  

In Lithuania, research on Catholic education has been conducted by D. 
Gervytė and V. Targamadze (2014). However, Gervytė is more interested in 
the change of the specific Catholic education, in the context of which inclusive 
education takes place. Later, in her (2019) dissertation "Assumptionist 
education in school: continuity and change", she looks at the change of 
assumptionist education as a happening of becoming. Galkienė, who studies 
different aspects of inclusive education, touches a little on the aspect of the 
Catholic school as a suitable medium for inclusive education (2003; 2013), 
but she does not analyse the process of becoming Catholic, nor the processes 
of acceptance and implementation of inclusion in other Catholic institutions.  

Previously, the experiences of children and young people that can be 
associated with Catholic education have been investigated in terms of the 
internalisation of values (Martišauskienė, 2002), the expression of religiosity 
(Stumbra, 2012), dissemination of spirituality (Aramavičiūtė & 
Martišauskienė, 2001), and other aspects of more spiritual values 
(Rugevičiūtė, 2012; Šliužaitė & Anužienė, 2014), but these studies are not 
related to inclusive education. There is also a lack of research that reveals what 
it really means for an individual to be educated in a Catholic educational 
institution. Thus, the phenomenon of inclusive Catholic education unfolding 
through the experiences of graduates is being explored for the first time. In the 
same way, the becoming inclusive of a particular educational institution is 
studied for the first time.  



 

190 
 

The problematic nature of the dissertation theme. Catholic education is 
essentially the activity of the evangelical community in an educational 
institution. All the principles and values of the community of believers are 
transferred to the educational institution established by that community. The 
principles of different Catholic educational institutions may sound similar but 
may mean different practices of those principles for a particular community. 
For example, the principle of love of neighbour and mercy may be expressed 
in one educational institution in the form of pupils volunteering for the poor, 
while in another it may be expressed in the form of unconditional acceptance, 
equality, and friendship between different persons. Inclusive education can 
therefore be encountered at quite different points of contact in educational 
institutions that share the same values and guidelines, both as permanent 
learning communities and as individual members of such communities.  

Some of the schools that decided to become Catholic at the dawn of 
Lithuania's independence were unprepared for this change, which from the 
beginning was more of a formal practice of external symbols, and therefore 
hardly evolved over time, without touching the culture and daily practices of 
the community. This more than just a name change has privileged and 
protected the educational institution from unwanted transformation (Merkys 
et al., 2019). Other schools have taken to inculcating the Catholic spirit in 
rather inflexible ways, leading to resentment and frustration among some 
pupils. Anything different could be unaccepted and even resented. This 
ideological rigidity seems to have persisted not only during the first years of 
independence but also in some schools today. In such an atmosphere, inclusive 
education has almost no chance of being implemented as becoming, because 
the tradition of rigid norms and open becoming have no meeting point. 
However, even those educational institutions that have chosen the flexible and 
open path of becoming inclusive also face challenges due to the diversity of 
people in the community. On the one hand, collaboration between different 
people is a privilege of inclusive education, while on the other hand, the 
process of becoming is complex, taking place at a different pace and to a 
different degree for each of the participants. Therefore, inclusion as a change 
can reasonably be seen as a process that has already taken place and is still in 
progress. It can also be seen as always here and now, but not yet fulfilled. 

The phenomenological research question is what does it mean to learn 
in an inclusive Catholic school? This is the central question of the 
phenomenological part of the research in this thesis. I formulate the question 
based on the hermeneutic phenomenological approach used in the study (van 
Manen, 1984).  



191 

Autoethnographic research question – how does a Catholic educational 
institution become inclusive? The second research question I formulated while 
writing the autoethnographic narrative. I followed C. Ellis's (1999) references 
to emotional recall and writing as a way of knowing (Richardson, 2003). By 
writing and rewriting the text, regrouping, and connecting different segments, 
I learned that an open Catholic educational institution can become something 
it did not plan to be. It is changing, and the process is not finite. In this way, 
becoming, as an ongoing change, became a finding of autoethnographic 
research and a certain angle of knowledge of reality. Re-reading the 
autoethnographic research segments of the thesis, I realised that this narrative 
is an answer to the question of how unforeseen changes occur over time in the 
culture of a Catholic educational institution.  

The aim of the questions raised in this thesis is twofold. In a more 
general sense, I have sought to touch upon and describe the experiences of 
the first two decades of inclusive Catholic education. I intended to achieve this 
by firstly exploring the experiences of graduates in an inclusive Catholic 
school and describing this lived phenomenon. To this end, I set myself the 
following objectives: 

• To describe the characteristics, specificity, and reasons for the spread
of Catholic education in Lithuania and to outline the impact on
national education;

• To highlight the development of the process of inclusion in Lithuania
and to reveal the more general foundational theoretical connection
(and correspondence) of Catholic education to the phenomenon of
inclusion.

• To grasp and describe the practical compatibility and possible
dissonance between the paradigms of Catholic education and
inclusive education.

• To describe and interpret the graduates' experiences of learning in an
inclusive Catholic institution (2001-2011).

The second objective is to describe the process of becoming inclusive in 
a Catholic educational institution and to analyse the specificity of the process 
of becoming inclusive as an ongoing process in the context of an inclusive 
Catholic educational culture. I have fulfilled this objective through the 
following tasks: 



192 

• Describe the definition and expression of becoming in the contexts of
educational philosophy, Catholic Church teaching, and (inclusive)
education.

• To carry out an auto-ethnographic study on the process of becoming
an inclusive Catholic educational institution (2011-2022).

Theoretical and methodological basis of the study. The dissertation 
research touches upon two decades of experience in inclusive Catholic 
education in Lithuania. The phenomenological part of the study aims to reveal 
the experiences of general education participants in an inclusive Catholic 
school between 2001 and 2011. And the autoethnographic narrative opens up 
the process of becoming an inclusive Catholic preschool from 2011 to 2022.  

From a phenomenological perspective, learning at school means belonging 
to the world (van Manen, 2016a). Belonging to a world of different people is 
an experience. Experiencing, according to van Manen (2016a), is the 
beginning and the end of every phenomenological investigation. Therefore, 
this thesis attempts to understand the experience of learning in an inclusive 
Catholic school by drawing on phenomenology as philosophy (Merleau-
Ponty, 2018; Mickunas, Stewart, & Mickunas, 1994) and phenomenology as 
educational theory (Saevi, 2013). For the empirical study of the experiences 
of graduating students, the hermeneutic phenomenology approach of M. van 
Manen (2016a) is used.  

The second part of the study covers the process of becoming a Catholic 
pre-school. For the narrative description of the process of becoming, 
autoethnography based on social constructivism was chosen. Therefore, the 
research design of the second part of the study moved from a description of 
the phenomenon to an autoethnographic narrative. This decision broadened 
the scope of the phenomenon study and at the same time created space for the 
reading 'seeker' (Ellis, 1999). Describing the findings of the thesis in a 
comprehensible and evocative way can inform not only the academic 
community but also reach a wider audience of educators. Thus, on the one 
hand, the autoethnographic approach described in the dissertation research 
covering the processes from 2011 to 2022 seems to follow from the 
methodology of the first, hermeneutic phenomenological part (2001–2011); 
on the other hand, the two approaches pursue different objectives, and are 
therefore more complementary and extensible.  

The specificity of autoethnographic research, according to Ellis (2009), is 
that the main source of data is the storyteller himself. The author narrates 
events that are relevant to the research, but not only them. The circumstances, 
the attitudes of the participants, the cultural context, the attitudes and fears of 



 

193 
 

the participants are relevant (Delamont, 2009). In writing the story of the 
becoming of a Catholic educational institution, I selected artefacts that not 
only reflected the culture and history of the particular institution, but also 
helped me to learn about and understand the process of becoming through 
writing. Writing as a way of finding out is at the heart of the autoethnographic 
approach (Richardson, 2003). At a later stage of the research, the new 
knowledge written down is considered, compared, and discussed in the 
context of other research findings. Scholarly discussion is an integral part of 
the research process (Denzin, 2013), which allows the voice of the 'other', i.e. 
the scholars, to be heard in the story being told. 
The thesis research thus focuses on: 

a)  the experiences of pupils in an inclusive Catholic school in 2001–
2011;  

b) the process of  becoming a Catholic pre-school includes (covering 
the years 2011–2022). 

Novelty, distinctiveness, and scientific significance. The questions 
formulated in the dissertation not only focus on the phenomenon of learning 
in an inclusive Catholic school, but also seek to understand the very process 
of the formation and becoming of the phenomenon, which can be grasped both 
through the description and interpretation of the students' stories, and through 
the auto-ethnographic narration. This dual perspective reveals, as it were, from 
the inside, the processes, the specificity, the culture, and the rhythm of life of 
an educative and inclusive Catholic community. The research carried out so 
far on this theme can be divided into two parts, to which the findings of the 
researchers are in one or another way linked. A more theoretical aspect of the 
research is observed, with more explanations that Catholic education must be 
inclusive in itself, and that inclusion is a principle of education in every 
community (e.g. Faggella-Luby & Engel, 2020; Boyle & Hernandez, 2017). 
On the one hand, they justify the importance of inclusion as if they were trying 
to debunk certain myths and prejudices related to inclusive education (e.g. 
Bonfiglio et al, 2019). On the other hand, the authors' texts have an existential 
background that seems to imply that not choosing inclusive education will 
lead to values contrary to those of the Catholic Church (e.g. Bonfiglio & Kroh, 
2020). However, these widely interpreted or promoted studies do not seek to 
explore the practical aspect of this theme.  

The practical side of the phenomenon is being investigated by another 
group that has taken a rather critical angle. Their approach cannot be 
separated, in the strict sense, from the Catholic/Christian community itself. 



 

194 
 

This second group includes scholars who take a strict view of the 
phenomenon. Some of them investigate the experiences of believing and non-
believing pupils in Catholic education (e.g. Gregory, 2021; Casson, 2013). 
However, these studies could only partially be classified under the theme of 
inclusion because they focus only on faith and belief. Ethnographic and voice 
studies focusing on a wider and more diverse group of pupils reveal the 
failures and pitfalls of inclusive Catholic education (e.g. Arandia, 2019; 
LeBlanc, 2017). What is distinctive about these studies is that they uncover 
the uniquely scandalous, sad or grim experiences of pupils. This one-sidedness 
of phenomenological research encourages me to hear more different pupils' 
voices and to tell my own story, which has a narrative of surprising becoming. 
In this way, it is possible to show that even an environment that is not inclusive 
(in the broadest sense) can become an accessible and adaptive community for 
everyone through openness and listening.  

In the context described above, both parts of my research can be seen both 
as a complementary analysis of the theme of Catholic inclusion and as a new 
perspective on the field.  Through a hermeneutic phenomenological study, I 
reveal the different experiences of the students. Both positive and negative 
aspects of learning in an inclusive Catholic school are captured. In this way, 
the phenomenon is seen in a broader spectrum. The thematic analysis and 
interpretation of the phenomenon help to clarify the young person's 
experiences and to design more practice-oriented strategies for inclusive 
education.  

The autoethnographic part of the research is a variant of narrative research, 
which has been widely used in the field of educational research in Lithuania. 
Autoethnography is a rather new approach in our context, taking its first, 
rather cautious, steps. The method requires not only scientific research skills, 
but also the artistic expression of the text in a suggestive way, and is therefore 
quite risky. I am referring not only to the risk that the research or its 
description, or perhaps both, may fail due to a failure in the implementation 
of the time-consuming methodology but also to the fact that autoethnography 
as a method has been rather critically evaluated by qualitative researchers 
(e.g., Lapadat, 2017; Atkinson, 1997; Coffey, 1999, Reed-Danahay, 1997).  

However, the specificity of this method became for me the most 
appropriate tool to explore the inclusive nature of the Catholic educational 
institution. First of all, autoethnographic research focuses on events and 
phenomena unfolding in the field of the researcher's experience, distancing 
itself from the dominant, inclusive generalisation and interpretation of the 
experience of Catholic education. A critical approach to the stereotyped 
narrative of Catholic education allows for a different experience to be heard 



 

195 
 

from within the educating community. In this way, it creates a polyphony, 
expanding the general narrative of Catholic education by openly discussing 
the silenced aspects of inclusive education. Secondly, as a researcher, I was a 
'native' of my own culture24, and this approach allowed me to articulate my 
knowledge and experience rather than to bracket my knowledge or participate 
objectively in the process. This rooted participation in the research enables me 
to see processes and phenomena in the making of a Catholic educational 
institution that an outside observer would not capture or consider significant. 
Thirdly, autoethnography not only enables the researcher not to 'switch off' 
his/her thinking and feelings but also to share the experiences that take place 
in the private life of the educational institution and in everyday 
communication. It is in these situations that the becoming of a Catholic 
institution is most often clearly visible or even touchable. Finally, the findings 
of autoethnographic research reach wider audiences (Cooper, Morris & 
Boylorn, 2017). Due to the comprehensible and suggestive style of writing, 
the research findings reach not only the research community but also 
educational practitioners.  

The autoethnography I have written also seeks to fill the gap left only by 
the theoretical discussion of the phenomenon of the Catholic educational 
institution as inclusive in itself. I have sought to reveal that, far from being a 
natural part of Catholic education, inclusive education is a gradual becoming.  

Some of the findings of the research were published not only on a popular 
blog but also on my Facebook account. The discussion that followed the 
publication not only brought together the thoughts of the researchers working 
on the theme but also allowed me to read first-hand the reactions and doubts 
of others involved in inclusive education processes. The above-mentioned 
features of this part of the study make it unique both in Lithuania and abroad.    

Dissertation structure. The dissertation consists of seven parts. The first 
part is devoted to the formulation of the phenomenological question and the 
autoethnographic question. The second and the fourth parts are devoted to the 
theoretical foundation. There I described the stages of the development of 
Catholic education in Lithuania and analysed the difference between 
integrated and inclusive education. I also revealed the expression of inclusion 
in education and identified the links and differences between Catholic 
education and inclusive education in Lithuania and worldwide. In the third 
part I analysed and outlined the definition and meaning of becoming in the 
philosophy of education and in the teaching of the Catholic Church. I have 
reviewed the links between becoming and education. The fifth part includes 

 
24 I am a Catholic, a nun, and the co-founder and director of the institution. 



 

196 
 

an outline of the methodology and the findings of the first decade of an 
inclusive study of Catholic education in Lithuania. In the sixth part, I 
described the specificity of the methodology of the auto-ethnographic part of 
the research and developed an auto-ethnographic narrative, of which the 
scientific discussion is part. Finally, in the discussion and conclusions, I 
focused on the essential implications of the phenomenon of learning in a 
Catholic school and the discussion of the becoming of a Catholic institution. 

Discussion. By choosing two different methodologies for one study, I 
clearly realised that there is probably a simpler way to achieve the aims of the 
thesis. However, I was hoping to find a methodological bridge to connect the 
segments. I hoped that there would be a link between the hermeneutic 
phenomenological approach and the social constructivist approach. This 
understanding was formed by looking first at the philosophical path of Schutz 
(Gurwitsch & Schutz, 1989) and finally at the philosophical path of Luckmann 
and Berger (1999): social constructivism builds on the foundation of 
phenomenology (Embree, 2009). However, a more in-depth analysis of the 
literature has shown that the leaning of one philosophical thought on another 
does not automatically imply the existence of some intermediate link, 
something we would call social phenomenology. This is confirmed by T. 
Luckmann in conversation with J. Dreher and H. Vera (2016) explicitly states 
that there is no such entity as social phenomenology. Thus, there is also no 
intermediate link that I expected to find in Berger and Luckmann's social 
constructivism. On the one hand, this, therefore, means that the 
autoethnographic approach used to describe the dissertation research, which 
covers the processes from 2011 to 2022 (based on Luckman and Berger's 
social constructivism), can in some way be linked to the methodology of the 
first, herm. phenomenological (2001-2011) part of the dissertation, but the two 
approaches are completely different and the findings have to be analysed and 
summarized in a section.  

In describing the pupils' experiences of learning in an inclusive Catholic 
school, I have been quite careful to interpret what they have said with 
confidence. However, some of the themes that emerged could have been 
interpreted more confidently. For example, with regard to the special space of 
the Catholic school, its sacredness, and the chapel and prayer room spaces 
highlighted by the research participants, the theme could have been expanded 
to include young people's and children's attitudes towards formal forms of 
spirituality and outward signs of faith. According to S. Cavalletti, it is more 
courageous for children to stay in a prayer space that is not filled with symbols 
of faith rather than in a highly ornate church (2020).  



 

197 
 

The analysis of the pupils' experiences has also opened up the discourse of 
the young and older generations, pupils and teachers, pupils with disabilities, 
and other members of the community, of the prayer meeting in an unadorned 
environment as a horizontal relationship, of the equality and the dignity of all 
members of the community, in the community of the school. This concrete 
experience was transformed into an experience in which the atmosphere of 
control in the school was dissolved (Foucault, 1998). In this way, hostility is 
overcome and trust is built. Equality in the prayer room (in the presence of 
God) is also an experience of being in truth before oneself, others and the 
Creator. This experience of worthiness and dignity is the foundation of 
internalised respect for self and other (Kasper, 1993). This respectful 
relationship, which does not arise from the outside, but from within the person, 
helps to address the challenges associated with the teacher's authority 
(Barbierato, 2019). In the nearness of God, all become one. 

Focusing on becoming in the context of the teaching of the Catholic Church 
is more about renewal. It is as if to indicate that the Church is always the same 
reality, but in need of constant renewal (Baron, 2020). Such an approach is 
valuable and understandable from an ontological point of view, but in the 
practice of Catholic education, profound renewal begins a process in which 
change is more than the updating and implementation of correct principles. In 
my autoethnographic research, I have described a process where becoming 
has not abolished the self and identity of the Catholic educational institution, 
and yet has transformed the community, the content, and the curriculum, into 
something that can be recognised as completely different. In this sense, 
Deleuze and Guattari's (2004) definition is close to the notion of becoming 
found in the research findings but at the same time the process under 
investigation has an internal direction and purpose. The becoming of the 
community of Catholic education does not yield to control, but it is not 
inherently chaotic or apparently directionless. It is simply that one has become 
the other: the Catholic educational institution has become inclusive. But at this 
stage, it remained Catholic. Thus, the precise capture of the result of the 
present moment of becoming could be refined as follows: a Catholic 
educational institution becomes an inclusive Catholic educational institution. 
Increasingly inclusive and therefore increasingly Catholic.  

For a Catholic school, and by extension for every Christian community, 
becoming a minority and becoming something that is usually rejected by the 
indicators of benefit is a risky journey, but it is the experience of kenosis and 
theosis in the present. However, such a posture requires living in the faith that 
minority is how the Church and the educational institutions she has established 
will go about expanding the Kingdom of God. At the same time, it means that 



 

198 
 

there is no other path to sanctification and wisdom than this unreasonable risk 
of becoming what is without origin, without power, weak, and fragile.  

It is this sacredness of smallness that deeply touches the participants in 
Herm's phenomenological study as they pray together in an improvised 
chapel, bringing what is painful and difficult to God and the congregation. 
This is confirmed by the graduates' insight into the repulsiveness of the 
obligatory liturgical practices of large ornate churches and spacious enclosed 
chapels. Later, they tell us, the same people gathered authoritatively for prayer 
no longer pray but experience captivity and hostility. I believe that this 
research finding can provide a strong argument for rethinking the prayerful 
practices of the community in Catholic educational institutions. They are 
known to be quite similar around the world and have met with similarly 
negative reactions from students (Groom, 2003).   

The participants of the phenomenological research in Herm. opened up a 
rather important theme for me, which, due to the limitations of my 
dissertation, I could not analyse as extensively as I would have liked. The 
question of sex education in the Cathay school is in need of serious and deep 
research. Of course, the participants of the first decade of the study tell stories 
of silent or even inadequate sex education, which might be different from the 
experiences of today's students. The hope remains that Catholic education is 
slowly being renewed and that further research will be able to substantiate that 
hope. 

Importantly, the renewal process seems to invite Catholic educational 
institutions to become more and more Catholic (according to the spirit and 
principles of the Gospel), which leads directly to openness and inclusion 
(Taylor & Sidhu, 2012). Therefore, the logical question that can be debated is 
whether, in the context of this thesis, a consistent-looking herm. 
phenomenological study would not be a more appropriate response to the 
challenges posed? After all, it is possible to explore what it means to be a 
Catholic educational community. Would this not lead to the answer that it 
means being open and inclusive? I would openly agree – perhaps so! However, 
covering ten years of experience, knowing the history of the founding, and 
observing the change, autoethnography seemed to me a more appropriate tool 
for the present. A perspective for further research could be to investigate those 
members of the kindergarten community who have been involved in this 
transformative process throughout the decade. The participants would likely 
have been kindergarten teachers from the beginning. And only them, because 
the study of pre-school children has too many challenges and limitations to 
achieve a clearer retrospective. However, it is the children who are the 
catalysts and inspirers of the transformation that has taken place, and that is 



 

199 
 

why I have allowed myself to tell their stories, which have changed my 
educational philosophy and practice, and that of the entire Catholic 
kindergarten community, beyond all recognition. 

One answer to not being satisfied with a one-size-fits-all curriculum is to 
take into account the individual child in each classroom. It's like redesigning 
the whole ecosystem. This research finding echoes the Committee on the 
Rights of Persons with Disabilities' commentary on reasonable 
accommodation of physical conditions (2016). This means that the first 
consideration is given to the individual child with a disability, assessing his or 
her personal learning needs and adapting the most appropriate educational 
methods and tools. This appropriate adaptation can be combined with 
elements of universal design for education to ensure that all children involved 
in the educational process are visible, including less visible groups of 
vulnerable children. 

Understandably, the current situation in Lithuania encourages more 
attention to be paid to people with disabilities, as it is unwise (and perhaps 
harmful) to contrast a deficit in the implementation of fundamental human and 
children's rights with the search for more effective learning methods, 
especially for gifted children, which is why the aim is to focus on the 
immediate and seamless inclusion of children with disabilities at all levels of 
educational institutions. On the other hand, such a focus narrows the 
understanding of the phenomenon of inclusion to (at best) a partial prediction 
of inclusion. The risk remains that the more gifted children will increasingly 
retreat into the private education sector, which in perspective creates a deeper 
exclusion that distorts the self-conception of an inclusive society.  

As I write this, the students in the second decade of inclusive Catholic 
education are in Year 10. A few more years, and they will graduate. I am 
setting myself the task of a herm. phenomenological or ethnographic study to 
hear their voice and to be able to compare the findings of this dissertation with 
the results of future research. 

On the other hand, I leave this text with a deep concern that inclusive 
Catholic education in the third decade will encounter the difficulties of a 
society ripe with hostility and deliberate prejudice against persons with 
disabilities, special needs, or simply belonging to national, religious, or other 
minorities. I am also aware that resources to strengthen inclusion in education 
can rightly be diverted to the real needs of the country's future survival.  

Conclusions. In retrospect, Catholic education was the beginning and 
foundation of Lithuanian education. As the contexts of history change, 
Catholic education can also be seen as a cradle of resistance, nationality, and 
identity preservation, which has been the foundation for the future of 



 

200 
 

education in independent Lithuania, and which is in some way linked to the 
strengths and weaknesses of the current educational culture. 

Catholic education today is rooted in Christian anthropology, which is at 
the heart of the worldview of some Lithuanian schools. Therefore, one or more 
of the features of the inclusive Catholic education in question can be attributed 
to non-Catholic educational institutions, such as volunteering and helping the 
weaker ones. However, there are specific features, such as specific pastoral 
practices, the celebration of the liturgy, the practice of works of mercy, the 
doubling of the hours of religious instruction, and the integration of the 
content of this subject into other formal activities, which are characteristic of 
Catholic and Catholic-oriented schools.  

In my analysis of the origins and development of inclusive and integrated 
education in Lithuania, I discovered that while inclusive education in 
Lithuania started in a Catholic school with a successful track record of 
inclusion, the rest of the Catholic educational institutions tend to lean towards 
one of the two approaches to inclusion: a) they are selective and choose a 
segregating, anti-inclusive direction, or b) like other Lithuanian educational 
institutions, they are slowly getting involved in the implementation of the 
inclusion plan currently promoted by the education policy, facing relics of the 
elements of special and integrated education. 

I conducted a hermeneutic phenomenological study to describe, analyse 
and interpret the experiences of the graduates of the first decade of inclusive 
Catholic education in an inclusive Catholic institution. In the findings of this 
study, I find significant the unfolding of four existential themes that occur 
when: 

a) In the context of an inclusive Catholic education, a special school 
space – the chapel – appears.  The meaning of the sacredness of the 
chapel is not to be found in its outward symbols, but rather in the 
process of communion with God and others. It is not the external 
features of the room that are valuable, but the important relationship, 
the bond that brought those who gathered there together and united 
them; 

b) The trusting relationship between adults and children in an inclusive 
Catholic school encourages members of the educational community 
to do the same good things they see their elders (teachers and other 
pupils) and peers (building teamwork and acceptance) doing; 

c) Problematic aspects of relationships between pupils were denied and 
glossed over in the school community, leading to decades of secret 



 

201 
 

bullying. The experience of the secrecy of bullying, in which the 
perpetrators of violence only behave appropriately under the watchful 
eye of external authorities, is particularly painful for people with 
disabilities.  

d) The bodily dimension in an inclusive Catholic school is manifested 
through one distinct aspect of voluntary physical assistance and an 
accepting gaze toward the other. Physical assistance is practised in an 
accepting and friendly environment and the kind gaze of classmates 
is felt. It helps to integrate the specific physical disability into the 
experience of class-team togetherness. An accepting gaze eliminates 
the feeling of exclusion due to disability;  

e) The theme of personal sexuality as expressed through the body is not 
adequately and/or sufficiently developed at school. Unexpected 
aspects of its expression in a Catholic inclusive school, such as secret 
poems reflecting on sexuality, details of dress, sensual expressions, 
and acts, are received with surprise and shock; 

f) The temporal and at the same time eternal aspects of the classmates' 
bodies, where the pain of the loss of deceased classmates (who have 
severe physical disabilities) is overcome through faith in the 
resurrection of the body. Such faith gives hope and resilience to 
classmates who have endured much physical and emotional pain and 
death; 

g) In an inclusive Catholic school, the dimension of time is revealed, as 
usual in schools, lived in fragments of lessons and breaks, and/or in 
periods of lessons and clubs. The exclusive time we include in 
Catholic education is the time of planned retreats, kairos. It can be 
described as an exceptionally good experience of a common time 
devoted to God and His action. 

h) The liturgical time (Mass) is described in the experience of the 
graduates as a time of experiencing meaninglessness. The Mass is 
experienced as a violent and meaningless time. This activity is 
resisted by disconnecting it from the experience of the time for God;  

i) Resistance is also caused by the time of change in the educational 
institution when it changes from an integrated school to an inclusive 
Catholic school. It is a time of upheaval, when the school's worldview 
suddenly changes, when there is no way back to normality. It leaves 
a trail of alienation and anxiety for graduates.  



 

202 
 

In defining the definition of becoming other, I have settled on the clarity 
that it is a free process of transformation that includes all objects and 
phenomena known to the human mind. Becoming the Other means not being 
attached to the result of the process that has taken place. It also means 
embarking on a new beginning each time, and freeing oneself willingly from 
the results already achieved. 

In the context of the teaching of the Catholic Church and of Catholic 
education, becoming can be seen as a process in which the Gospel Tradition 
comes alive and finds new forms of education and communion. The kenosis 
of God, the theosis of man, and the spreading of the Kingdom of God in the 
world are the three forms of becoming that give a clear direction for becoming 
minority and vulnerable. This becoming is not limited to a theoretical 
understanding of the social teaching of the Catholic Church but can be put into 
practice in an open community of Catholic education.  

 To summarise the findings of the second inclusive autoethnographic study 
of Catholic education, it is worth focusing on a few important elements that 
emerged in the narrative: 

a) With each new child who has special educational needs and/or 
disabilities, the process of becoming a Catholic institution begins 
anew. Becoming a disabled, migrant, ASD child, becoming small and 
insignificant or voiceless creates a culture of non-hostility and 
openness. Such a community of Catholic education becomes another 
minority with which it identifies all over again.  

b) As a result of this identification, the Catholic preschool institution is 
increasingly losing its authority, becoming voiceless in the context of 
other Catholic educational institutions. It experiences not only 
rejection and doubt, but also the search for a new way, the joy of 
acceptance and education. By re-choosing the fragile path of 
becoming a minority, it constantly travels "between" an increasingly 
undefined world and a hierarchical tradition. This inclusive 
community is close to everyone different, and therefore risks 
becoming anew alien and distant from the sometimes rigid tradition 
of Catholic education. This distance, like a nomadic life in constant 
search of inclusion, creates a flexible contemporary link between the 
Gospel message and each person who comes to that educational 
institution.  

c) Making one small preschool community inclusive could embolden 
global inclusive education. But the national education system is a 



203 

large structure that can afford neither the luxury of fragility, nor the 
luxury of smallness, nor the luxury of total openness. As the story told 
shows, the skeleton of the educational establishment either survives 
yet another change or collapses. The Lithuanian education system will 
try to start experiencing this change in the school year 2024–2025. 

As I write these conclusions, the Lithuanian education system is just 
beginning to open up more widely to inclusion, and my own pedagogical path 
is changing in thought and trajectory. When I started researching this theme, I 
hoped that this thesis would be a modest contribution to the search for and 
implementation of a successful inclusion path. I did not suspect the 
dissertation to be a text summarising an experience and a life stage. As I finish 
writing the dissertation, I see: deep down, there is a clarity that I want to 
confidently hand over the leadership of tomorrow's inclusive community to 
the younger teachers and allow them to create and discover, to walk and 
become together. And start again! Because inclusion cannot be an end in itself, 
but a necessary stage!  

Viktorija Voidogaitė graduated with a Master's degree in Education 
Policy and Administration in 2020. In the same year, she enrolled in the PhD 
programme in Education. Her research interests include: inclusion and 
inclusive education, critical discourse of Catholic education, education of 
refugees and migrants, and the development of autoethnographic research in 
Lithuania. Viktorija lectures on special education at Vilnius University for 
future subject, primary and pre-school teachers. 

Viktorija is the co-founder and director of the inclusive Catholic 
kindergarten "Mažutėliams". 



204 

PADĖKA 

Sako, padėkų niekas neskaito. Ypač ilgų ir detalių reveransų. Nebent permeta 
akimis, jei tikisi savo vardą ten perskaityti. Todėl aš rašysiu trumpą tekstą. 
Konkrečios disertacijos konkretūs pagalbininkai. Tai visai nereiškia, kad nejaučiu 
dėkingumo Tėvynės, ypač Gaveikėnų kaimo, ar svetingos Maltos Marina Bistro 
pakrantės, kur rašiau ir taisiau didžiąją dalį šios disertacijos, gelbstinčiam grožiui. 
Taip pat žinau, kad mano sesės savyje rado daugiau kantrybės, nei galima būtų 
tikėtis, kad už mane melstųsi ir palaikytų veikloje, kuri vienuoliškam pasauliui 
galbūt nėra prioritetinė.  

Taigi vardai. Tokia tvarka, kaip jie man šiandien grįžo į atmintį. Ačiū Dievui 
už juos: 

Prof. Lilijai Duoblienei: rytą vakarą, žiemą vasarą atsiliepė, skaitė kiekvieną 
žodį, susitiko ir ramiai palydėjo. Mane ir dar būrelį kartu rašančių. Savo ir kitų 
universitetų doktorantų problemos pirmiausia buvo patikimos Lilijai. 
Įkvepiantis akademinis kūrybiškumas, rami ir kartu beveik maištinga laisvė 
sprendžiant ir išvaduojant iš disertacinės blaškos bei turbulencijos.  

Prof. Romai Kriaučiūnienei: ramus gerumas pakeliui ir atliktas varginantis 
darbas taisant disertacijos vertimą į anglų kalbą. 

Prof. Tone Saevi: stažuotės, virtusios draugyste, konsultacijos ir beveik 
paskutinę akimirką komitetui išmestas gelbėjimosi ratas.  

Doc. dr. Irenai Stonkuvienei. Kritines klaidas mato tik tas, kas iki kaulų 
smegenų atšakos suprato tekstą, potekstę ir proceso svarbą!  

Prof. Remigijui Bubniui: už lankstumą priimant kraštutinai kitokį disertacijos 
tekstą. Recenzentas kruopščiai perskaitė, todėl iš tiesų darbą galėjau pataisyti ir iš 
klaidų pasimokyti. 

Mano draugams. Kai dėl gaujos nukvakusių doktorantų važiavote į mažiausią 
kaimą ar tolimiausią salą virti jiems sriubų, kepti pyragų ir klausyti nesibaigiančių 
naujausių straipsnių aptarimų. Kristina ir Agnė atvažiavo net į Maltą! Dėkui, kad 
skaitėte pačius pirmus ir todėl baisiausius juodraščius. Bičiuliai teologai buvo 
priversti įsigilinti į delioziškas painiavas, o filologai kramtė Bažnyčios 
dokumentų išnašas. Filosofai kentė patį keisčiausią įmanomą pasaulėžiūrų 
kryžminimą. Jūs buvote ir esate rašančios genties palaikymo sistema!  

Gaujai doktorančių. Ypač Vaivai, Ingridai, Jurgitai, Linai, Akvilei, Rūtai, 
Gintei Marijai ir kitoms, kurios dar rašo ir būtinai parašys! 

Mylimam UMI. Kolegų darbštumas ir kūrybingumas įtikina labiau nei 
įtampa dėl galimos kontrolės ar atestacijų.  

Darželio benduomenei, kurios nepaprastoje istorijoje galiu dalyvauti ir ją 
jums papasakoti. 



205 

PUBLIKACIJŲ SĄRAŠAS IR STAŽUOTĖS 

Disertacijos tema publikuoti straipsniai: 

1. Voidogaitė, V. (2020). Žaidimo ribos: praktinės fenomenologijos
tyrimai ir kitos šių dienų mados. Scientific Research in Education, 3,
95–99.

2. Juškienė, V., & Voidogaitė, V. (2021). Pedagogo ir ASD turinčio
vaiko susitikimas ikimokyklinėje ugdymo įstaigoje. Acta
Paedagogica Vilnensia, 47, 143–155.

3. Voidogaitė, V. (2022). Catholic education in Lithuania: an alternative
for the dominating education system?. The Journal of Education,
Culture, and Society, 13(1), 37–51.

4. Juškienė, V., & Voidogaite, V. (2023). Barriers to cooperation between
teachers and parents of children with Autism Spectrum Disorder. In
International Necatibey Education and Social Sciences Research
Congress: Teacher Training in the 21st Century (pp. 21-37).

Disertacijos rezultatai, pristatyti mokslinėse konferencijose: 

1. Voidogaitė, V. (2021 m. spalio 8 d.). „Vaikas už tvoros: pedagogai
savanoriai pabėgėlių stovykloje“. Plenarinis pranešimas mokslinėje
konferencijoje Mokslininkų pilietiškumas tiriant edukaciją
neapibrėžtame pasaulyje (LETA, 2021 m. spalio 8–9 d.). Vilnius,
MRU.

2. Voidogaitė, V. (2022 m. spalio 14 d.). „Trys tapsmai: kuo tapo Dievas
ir kuo nenori tapti žmogus katalikiško ugdymo bendruomenėje“.
Žodinis pranešimas mokslinėje konferencijoje Švietimo praktika ir
tyrimai turbulentiniame pasaulyje (LETA, 2022 m. spalio 14–15 d.).
Kaunas, VDU.

3. Voidogaitė, V. (2023 m. spalio 27 d.). „The Disruptions Occurring in
the Co-Operation of Teachers and Parents with ASD Children“.
Pranešimas konferencijoje Teacher Training in the 21st Century
(International Necatibey Education and Social Sciences Research
Congress, 2023 m. spalio 26–28 d.). Balıkesir (nuotoliu).

4. Voidogaitė, V. (2024 m. kovo 5 d.). „The Gap Between Elite Catholic
Education and Inclusive Education“. Stendinis pranešimas
International Conference on Values Education and Religions (CVER
2024: 18, kovo 4–5 d.). Roma (nuotoliu).



206 

Mokslinės stažuotės disertacijos rengimo metu: 

1. 2022 m. lapkričio 17–20 d. stažuotė VID Specialized University,
Bergene, Norvegija. Stažuotės tikslas buvo konsultuotis su prof. dr.
Tone Saevi bei papildyti fenomenologinės tyrimo dalies
metodologiją.

2. 2023 m. kovo 18–30 d. stažuotė Barselonos universitete. Tikslai:
konsultuotis su prof. Maria Merce Garcia-Mila Palaudarias ir dr. asis.
prof. Ana Remesal Orti.

3. Nuo 2023 m. rugsėjo 30 iki spalio 28 d. – stažuotė Maltos universitete.
Tikslai: konsultuotis su prof. Carmel Borg; parašyti autoetnografinės
dalies išvadas.

4. 2024 m. kovo 4–30 d. stažuotė Liepojos universitete. Tikslai:
konsultuotis su dr. Dina Bethere; papildyti disertacijos teorinės dalies
skyrių apie įtraukųjį ugdymą.

5. 2024 m. gegužės 8–12 d. stažuotė VID Specialized University,
Bergene, Norvegija. Stažuotės tikslas buvo konsultuotis su prof. dr.
Tone Saevi bei papildyti fenomenologinės tyrimo dalies išvadas.

Asmeninės konsultacijos: 

1. Autoetnografinės ir hermeneutinės fenomenologijos metodologijų
jungimo į vieną tyrimą tema konsultavo prof. Kim Etherington
(2021), Bristolio universitetas, Kliftonas, Jungtinė Karalystė.

2. Hermeneutinio fenomenologinio tyrimo metodologijos klausimais
konsultavo prof. dr. Tone Saevi (2022–2023), VID Specialized
University, Bergenas, Norvegija.

Autoetnografijos seminaras: 

Autoethnographic Storytelling in Qualitative Research Workshop by Carolyn 
Ellis and Arthur Bochner (2024 m. vasario 9 d.), TQR, Florida, JAV.



UŽRAŠAMS 



Vilniaus universiteto leidykla 

Saulėtekio al. 9, III rūmai, LT-10222 Vilnius 

El. p. info@leidykla.vu.lt, www.leidykla.vu.lt 

bookshop.vu.lt, journals.vu.lt 

Tiražas 20 egz. 

http://www.leidykla.vu.lt/
http://bookshop.vu.lt/
http://journals.vu.lt/

	TURINYS
	ĮVADAS
	1. TYRIMO KLAUSIMŲ FORMULAVIMAS
	1.1. Hermeneutinio fenomenologinio tyrimo klausimas
	1.2. Autoetnografija kaip būdas sužinoti ir kelti klausimus

	2. KATALIKIŠKAS UGDYMAS LIETUVOJE: KONTEKSTAS IR REIKŠMĖ
	2.1. Pulsuojantis katalikiškų mokyklų istorinis kontekstas
	2.2. Katalikiško ugdymo įstaigų steigimo motyvai ir specifika

	3. TAPSMO DEFINICIJA IR REIKŠMĖ
	3.1.1. Du kartus į tą pačią upę neįbrisi?
	3.1.2. Ką reiškia „mylėti tik tai, kuo dabar dar nesu“?
	3.1.3. Kaip tapsmas neteko tikslo, prasmės ir vidaus organų tvarkos?
	3.2. Tapsmas Katalikų Bažnyčios mokyme
	3.2.1. Kodėl ir kaip Dievas tapo žmogumi?
	3.2.2. Kaip žmogus tampa dieviškas (šventas)?
	3.2.3. Ar gyvasis pasaulis dar gali tapti Dangaus Karalyste?

	3.3. Tapsmas ir ugdymas

	4. ĮTRAUKUSIS UGDYMAS(IS) IR JO RAIŠKA KATALIKIŠKAME UGDYME
	4.1. Įtraukties raiška ugdyme
	4.1.1. Įtraukusis ugdymas arba apie ką svajoja pažeidžiamos grupės?
	4.1.2. Įtraukiojo ugdymo bruožai ir praktiniai iššūkiai
	4.1.3. Įtraukiojo ugdymo planas Lietuvos švietimui

	4.2. Katalikiškas ugdymas ir įtrauktis
	4.2.1. Įtrauktis Katalikų Bažnyčios mokyme
	4.2.2. Įtraukusis katalikiškas ugdymas

	4.3. Inkliuzija ar įtrauktis?
	4.3.1. „Inclusion“ vertimo kontekstai
	4.3.2. Du „inclusion“ vertimai į lietuvių kalbą
	4.3.3. Trys įtraukties etapai


	5. EMPIRINIS TYRIMAS
	5.1. Pirmosios tyrimo dalies metodologija. Hermeneutinis fenomenologinis tyrimas
	5.1.1. Hermeneutinės fenomenologijos savybės
	5.1.2. Empirinio tyrimo organizavimas


	6. HERMENEUTINIS FENOMENOLOGINIS ABSOLVENTŲ PATIRČIŲ INTEGRUOTOJE KATALIKIŠKOJE MOKYKLOJE TYRIMAS
	6.1. Sakrali erdvė mokykloje – kambarėlis
	6.2. Pasitikėjimu ar išoriniu autoritetu grįstas santykis?
	6.3. Priimtas, nutylimas ir prikeltas kūniškumas
	6.4. Laikas, išgyventas mokykloje
	6.5. Tyrimo ribotumas

	7. AUTOETNOGRAFINIS ĮTRAUKAUS KATALIKIŠKO VAIKŲ DARŽELIO TAPSMO TYRIMAS
	7.1. Antrosios tyrimo dalies metodologija. Autoetnografinis tyrimas
	7.1.1. Autoetnografijos ištakos ir vieta kokybinių tyrimų kontekste
	7.1.2. Autoetnografinio tyrimo savybės
	7.1.3. Autoetnografinio tyrimo organizavimas
	7.1.4. Autoetnografinio tyrimo etapai
	7.1.5. Autoetnografijos kokybės kriterijai ir kritika
	7.1.6. Tiltas: integruoto19F  katalikiško ugdymo pradžia
	7.1.7. Langai
	7.1.8. Laiptai

	7.2. Antroji dekada: naujos kartos katalikiško ugdymo išskleidimas
	7.2.1. Paskaitos ir stažuotės
	7.2.2. Komanda

	7.3. Tapsmas: įtrauktis į katalikišką ugdymą
	7.3.1. Juozapas
	7.3.2. Morta
	7.3.3. Taniuška ir Jegoruška
	7.3.4. Dialogas prakartėlėje
	7.3.5. Rukloje
	7.3.6. Gediminas
	7.3.7. Tibeta Elžbieta
	7.3.8. Konstantinas
	7.3.9. Tajus
	7.3.10. Romanas ir Milana iš Mariupolio
	7.3.11. Alina
	7.3.12. Teisiųjų teismas


	DISKUSIJA
	IŠVADOS
	PRIEDAI
	LITERATŪRA
	SUMMARY
	PADĖKA
	PUBLIKACIJŲ SĄRAŠAS IR STAŽUOTĖS

