Eglé Kackuteé

Négociations autour la langue maternelle chez
deux méres-écrivaines translingues:
Nancy Huston et Ying Chen

Cet essai examine la maniére dont les deux autrices abordent la notion de langue
maternelle en tant que méres translingues dans le cadre du développement de
leurs relations linguistiques avec leurs enfants. Il se concentre sur ouvrage
Lettres parisiennes: autopsie de I'exil (1986) dans lequel Nancy Huston et Leila
Sebbar échangent entre elles et I'essai La Lenteur des montagnes (2014) de Ying
Chen. Je postule que la forme épistolaire choisie par N. Huston et Y. Chen peut
étre interprétée comme une itération spécifique de l'autothéorie, a savoir une
autothéorie maternelle translingue. La lettre en tant que genre littéraire reveét
une dimension transnationale et translocale.

1. Introduction

Nancy Huston et Ying Chen sont toutes deux des écrivaines contem-
poraines canadiennes translingues d’expression frangaise dites xéno-
graphes'. Cependant, 'une a choisi d’émigrer du Canada pour s'installer
en France, tandis que l'autre a décidé d'immigrer et de faire du Canada
- d’abord au Québec, puis a Vancouver — sa nouvelle patrie. Cela en
fait un cas d’étude fascinant. N. Huston est née a Calgary, en Alberta, et
s'est installée a Paris a I'age de vingt ans en tant qu’étudiante internatio-
nale. Elle a écrit et publié son premier roman en francais en 1981, puis
a développé une pratique d’écriture translingue qui consiste a écrire le
méme livre dans deux langues simultanément et a s'autotraduire (Hus-
ton 1995).” Lorsque N. Huston avait six ans, ses parents ont divorcé et sa
mere a quitté le domicile familial de maniere assez soudaine. Cet événe-
ment traumatisant est décrit en détail dans les écrits autobiographiques

! Pour une analyse approfondie des écris des xénographies féminines de langue
francaise voir (Hertrampf/Mistreanu 2024).

2 Voir plus précisément « Les prairies a Paris» et «En francais dans le texte» dans
Désirs et réalités: textes choisis 1978-1994.

221



222

Eglé Kackuté

de N.Huston (Huston 1995; 2014) et a fait I'objet de nombreuses
études universitaires (Ireland/Proulx 2019; Kackuté 2018; Martens-
Okada 2008). Les spécialistes de N. Huston s’accordent a dire que cet
événement est au cceur de son exil volontaire et de son translinguisme
littéraire. De méme, Ying Chen est née a Shanghai, en Chine, et s'est
installée a Montréal a I'dge de vingt-huit ans pour poursuivre des études
supérieures. Comme N. Huston, elle y est restée. Elle écrit en francais et
a traduit certaines de ses ceuvres en chinois et en anglais. Interrogée sur
sa décision d’écrire en francais, elle explique qu’elle a étudié cette langue
dans le cadre de son diplome de premier cycle en langues étrangeres a
I'université Fudan (Chine), ce qui lui a permis de participer a un pro-
gramme d’écriture créative au Québec (Stillman/Chen/Stillman 2009).
Y. Chen affirme avoir toujours voulu étre écrivaine et soutient que «no
matter what language, one writes the same thing» (Stillman/Stillman/
Chen 2009, 361). Comme le souligne Kellman (2000, ix), ne pas écrire
dans sa langue maternelle nest pas une position facile pour un écri-
vain. La position d’'une meére qui n'éléve pas ses enfants dans sa langue
maternelle est tout aussi compliquée, voire encore plus difficile. Ainsi,
N. Huston et Y. Chen ont toutes deux exploré leur relation avec leur
langue maternelle et leur translinguisme non seulement en tant qu’écri-
vaines, mais aussi en tant que meres. Cet essai examine la maniére dont
les deux auteures abordent la notion de langue maternelle en tant que
meres translingues dans le cadre du développement de leurs relations
linguistiques avec leurs enfants. Il se concentre sur I'ouvrage Lettres pari-
siennes: autopsie de l'exil (1986) un échange de lettres entre N. Huston et
L. Sebbar et I'essai La Lenteur des montagnes (2014) de Y. Chen.?

2. Autothéorie maternelle translingue

Les deux textes sont rédigés sous forme de lettres et peuvent étre qualifiés
d’autothéorie. Lauren Fournier (2021, 7-24) définit 'autothéorie comme
un genre hybride qui intégre la théorie, la philosophie et I'autobiogra-
phie, le corps et d’autres modes d’écriture personnels et subjectifs dans le

* Lettres parisiennes: autopsie de l'exil, dorénavant LP et La Lenteur des montagnes
dorénavant LM.



Négociations autour la langue maternelle 223

cadre du processus d’acquisition de connaissances. S'inspirant de Stacey
Young, L. Fournier la décrit comme une pratique d’écriture fondamenta-
lement féministe qui permet «radical self-reflection, embodied knowle-
dge, and sustained, literary nonfictional writing through the self that has
been and continues to be suppressed and repressed by certain patriarchal
and colonial contexts. » (Fournier 2021, 38) En tant que telle, cette fagon
d’écrire vise & décentrer les subjectivités homogenes et hégémoniques.
LP et LM sont tous deux rédigés sous forme de lettres, un genre
réservé aux confidences (Xypas 2016) et a I'introspection (Parker 2024).
Dans le cas de LP: « Deux femmes s'écrivent. De Paris a Paris. Lune est
née au Canada anglais, I'autre dans I'Algérie francaise. Elles quittent leur
pays natal vers vingt ans pour la France, la langue et I'université fran-
caises a Paris. Pour 'une C’est une rupture radicale, pour lautre, c’est a
peine un déplacement géographique» (Huston/Nancy/Sebbar 1986, 5).
La premiére femme décrite dans cet extrait est N. Huston, la seconde est
L. Sebbar. Dans ces lettres, elles discutent principalement de leur statut
d’étrangeres a Paris et dans la littérature frangaise, de leurs convictions
féministes et de leur pratique de I'écriture. La correspondance s'étend de
mai 1983 a janvier 1985. A 'époque, N. Huston est une jeune mére pour
la premiére fois (sa fille est née en 1982). En conséquence, dans ces lettres,
elle documente également sa matrescence (Jones 2023) translingue, ces
mois cruciaux dans la vie de chaque mére ou elle sadapte a son nouveau
role et développe une nouvelle relation avec sa fille. Pour les méres qui
élevent leurs enfants dans une langue autre que leur langue maternelle,
la matrescence revét une complexité supplémentaire : découvrir, expéri-
menter et finalement s’habituer a la ou aux langues utilisées pour mater-
ner, qui seront probablement celles dans lesquelles toute la relation sera
vécue. Comme Xypas le fait remarquer a juste titre, LP est un ouvrage
assez particulier dans le vaste répertoire d’écrits non fictionnels de N.
Huston. C’est le livre qui « contient le plus de confidences a propos de
son rapport a la langue anglaise, sa langue maternelle, et a la langue fran-
caise, sa langue d’adoption. » (Xypas 2017, 151) Ce n'est pas un hasard,



224

Eglé Kackuté

car I'écriture de ce livre a fait partie intégrante du processus qui a conduit
N. Huston a devenir une mere et une écrivaine multilingue.*

Dans le cas de LM, «Y. Chen is writing both as a mother and as a wri-
ter» (Parker 2024, 7). Cet essai a été écrit pour marquer le passage a I'age
adulte du fils de Y. Chen: «Je voudrais t'écrire au moment ou tu sors de
ton enfance et tu approches du monde adulte, a propos de cette relativité,
de cette incertitude. » (Chen 2014, 10) Ainsi, en tant que mére, elle lui écrit
pour le préparer a entrer dans le monde et lui transmettre sa sagesse. En
tant qu’écrivaine, elle venait de terminer une série de romans sur la mater-
nité, en tant que migrante, elle venait de franchir une étape importante
en ayant passé autant de temps en Chine quau Canada. Ainsi, alors que
N. Huston documente sa matrescence translingue, Y. Chen, quant a elle,
revient rétrospectivement sur son expérience de mere translingue, dres-
sant le bilan de ses réalisations, s'autoévaluant et expliquant sa philosophie
de mére translingue a son fils Lee, au moment d’écriture, presque adulte.
Selon G. Parker, Y. Chen utilise le genre épistolaire pour plusieurs raisons:
il offre un niveau d’intimité sans précédent, il se situe a mi-chemin entre
le texte écrit et le texte oral, ce qui est remarquable si 'on considére que
la langue d’origine des méres migrantes est souvent principalement orale,
et enfin, dans la meilleure tradition des essais de Montaigne, il permet un
haut degré d’introspection (2024). Cela peut étre interprété comme un
geste autothéorique consistant a recueillir des connaissances a partir de
Pexpérience personnelle, a les théoriser et a les transformer en savoir.

Je postule que la forme épistolaire choisie par N. Huston et Y. Chen
peut étre interprétée comme une itération spécifique de l'autothéorie, a
savoir une autothéorie maternelle translingue. La lettre en tant que genre
littéraire revét une dimension transnationale et translocale. On utilise les
lettres pour communiquer avec des étres chers qui se trouvent dans un
autre lieu, loin, souvent dans un autre pays, séparés par 'espace et donc
par le temps. Il est bien str significatif que le livre de N. Huston ait été
écrit littéralement avant I'ére des e-mails et des réseaux sociaux, tandis
que, objectivement, la lettre de Y. Chen appartient a I'ére de la commu-
nication électronique. Cela rend le choix de la forme épistolaire encore

* Pour une analyse approfondie de la maniere dont la pratique littéraire multi-
lingue et bilingue de Huston est en corrélation avec son propre parcours en tant
que mere et fille, voir Kackuté 2018.



Négociations autour la langue maternelle

plus poignant et symbolique, suggérant de tendre la main a quelqu'un
qui pourrait se trouver symboliquement dans un espace linguistique et
culturel différent. La lettre étant une forme d’écriture trés personnelle et
intime, les deux auteures l'utilisent pour sappuyer sur leur expérience
maternelle translingue afin de recueillir des informations sur la maniére
dont une mére qui éléve ses enfants en dehors de 'espace culturel de
sa propre langue maternelle développe sa pratique maternelle trans-
lingue. La dimension introspective du genre leur permet de théoriser
les connaissances qu’elles ont acquises. Puisqu’elles s'inspirent toutes
deux largement des penseurs et philosophes qui ont influencé leur vision
translingue du monde, sur la base de ces identifications intertextuelles,
les deux auteures développent leurs propres philosophies distinctes de la
maternité translingue. Enfin, leurs théories s'inscrivent toutes deux dans
la tradition féministe d’écriture contre le sujet hégémonique, a savoir
Iécrivain-meére monolingue qui bénéficie du privilege d’appartenance
que lui conférent I'écriture et la maternité dans la langue maternelle et
dans la culture de cette langue.

Comme indiqué précédemment, la langue maternelle — qui peut étre
ou non la langue maternelle de la mére - est un aspect important de la
maternité en dehors de la culture qui véhicule la langue maternelle de la
mere. Par conséquent, les meéres migrantes sont inévitablement confron-
tées a la nécessité de négocier leur relation avec la notion de langue mater-
nelle, qui est profondément chargée sur le plan émotionnel et idéologique.
E. Kackuté et V. Heffernan (2024, 6) observent que la langue maternelle
est « often conceptualized as the locus of the soul of the nation and is thus
seen as an essential element of cultural heritage that should be passed
on». Un élément crucial pour cette étude est qu'elles affirment également
que les méres sont culturellement considérées comme les principales res-
ponsables de la transmission de la langue maternelle a leurs enfants et
sont symboliquement punies si elles ne s'acquittent pas de cette tache. De
plus, toutes les langues et toutes les configurations de translinguisme et de
multilinguisme ne sont pas valorisées et encouragées de la méme maniére
dans tous les contextes nationaux (Gudowska 2024). Cela ajoute une pres-
sion émotionnelle supplémentaire aux meres translingues dont la langue
maternelle a moins de valeur dans le pays ou elles élevent leurs enfants.

Adrienne Rich (1986) propose de considérer la maternité comme une
institution, une construction culturelle qui restreint et contréle les pra-

225



226 Eglé Kackuté

tiques maternelles, et comme une expérience imprégnée des relations
spontanées entre les meres et leurs enfants, source de croissance person-
nelle et de satisfaction. Les deux textes choisis pour cette étude consi-
dérent également la langue maternelle comme une institution qui leur
est imposée de l'extérieur et qui est donc source d’anxiété, mais aussi
comme une expérience qui leur appartient.

Tout au long du livre, N. Huston évoque l'effet libérateur que lui a pro-
curé le fait de vivre a Paris, en francais. Elle n'aborde la question de la
langue maternelle que vers la fin de 'ouvrage, mais tout, le fait qu’elle parle
francais avec son mari, Tzvetan Todorov, qui est lui aussi un exilé comme
elle, et quelle écrive et publie en frangais, suggeére qu’elle parle également
francais a leur fille. Cependant, vers la fin du livre, elle explique qu'un de
ses amis chercheurs qui travaille sur le bilinguisme précoce lui a «repro-
ché de ne pas faire le cadeau du bilinguisme » (LP, 138) a sa propre fille.
Poussée par la pression sociale extérieure et la culpabilité maternelle, elle
se force a parler francais a sa fille. Voici ce qui se passe:

Jai essayé de parler en anglais a Léa. [...] Ca me troublait drolement [...]. C’est impos-
sible. Quelque chose en moi se souléve, résiste et cale [...]. C’est comme si ma voix deve-
nait réellement la voix de ma propre mére. [...] C’est trop fort. C’est une mine d’émotions
si turbulentes que je refuse de la sonder. [...] Les livres, les enfants, je ne peux les faire que
dans une langue non maternelle. (LP, 138-139)

Parler francais a sa fille lui semble naturel et correspond parfaitement
a son histoire personnelle, marquée par le traumatisme infantile causé
par le départ de sa mére, ainsi qu’a son choix personnel, motivé par ce
méme traumatisme, de vivre sa vie professionnelle, créative et affective
a travers le francais. La pression sociale institutionnelle qui pese sur elle
en tant que mere pour qu'elle transmette sa langue maternelle a sa fille
dans l'intérét de son éducation crée une tension émotionnelle et la met
en désaccord avec elle-méme. De plus, elle est potentiellement incitée
a tirer parti du fait que sa langue maternelle est I'anglais et qu’elle jouit
d’un statut symbolique élevé en France en tant que langue universelle
pouvant apporter a sa fille un capital a la fois symbolique et réel. Cela



Négociations autour la langue maternelle

ne change rien a son expérience intime de vivre ses liens affectifs avec sa
fille uniquement a travers le francais et d’élever une fille qui s'identifierait
uniquement comme frangaise. Elle néprouve ni culpabilité ni regret de
ne pas avoir rempli son «devoir maternel» en ce qui concerne la trans-
mission de sa langue maternelle.”

A Tinverse, Y. Chen considére la transmission de sa propre langue
maternelle, le chinois, a ses enfants comme un «devoir maternel » qu’elle
ne parvient pas a remplir (Parker 2024, 8). Elle décrit le processus de
transmission comme un effort long et ardu:

Jai tout essayé pour que tu apprennes un peu ta langue maternelle: I'initiation & un
jeune age, d’'innombrables cours particuliers, en plus des épisodes sans fin des feuilletons
chinois. [...] Vivant en dehors de la Chine, tu passes beaucoup plus de temps a parler et
entendre d’autres langues que le chinois. Je comprends trés bien la difficulté. Je méne un
combat quotidien, croyant qu'a ton age il est encore possible d’apprendre une langue,
méme étrangere, presque parfaitement. (LM, 71-72)

La maniere préméditée et structurée dont Y. Chen s’y prend pour trans-
mettre sa langue maternelle a ses fils suggere un certain niveau d’institu-
tionnalisation. Elle parle méme d’une bataille qui semble perdue d’avance
dans son cas. La langue maternelle de Y. Chen est une langue étrangere
pour ses enfants et, par conséquent, la culture que véhicule sa langue
maternelle, c’est-a-dire sa culture chinoise, «leur reste inaccessible»
(Parker 2024, 8). Cela est également vrai parce que, sur le plan culturel
et politique, le chinois au Canada n'est pas une langue qui posséde un
capital symbolique ou autre important. Méme si les enfants de Y. Chen
ont certaines compétences en chinois, contrairement a N. Huston, elle
éprouve beaucoup de culpabilité et de tristesse face a cette réalité.® Elle
écrit: « Ce processus de déculturation se produit quotidiennement sous
mes yeux [...] javais prévu cela, je 'avais compris, mais je ne savais pas
que jen souffrirais autant.» (LM, 72) Il n'est pas tout a fait clair d’ou
vient cette souffrance — de la culpabilité de n’avoir pas transmis la langue
maternelle ou pour d’autres raisons. Il existe une différence chez Y. Chen

Il est également possible que I’absence de regrets a cet égard soit due au fait que
sa fille aurait de toute facon appris I’anglais a I’école et a travers la culture popu-
laire et n’aurait aucun probleme a communiquer en anglais avec ses proches
canadiens.

¢ Pour une analyse détaillée de la culpabilité dans LM, voir Kackuté 2019.

227



228

Eglé Kackuté

entre la langue maternelle en tant que devoir maternel institutionnalisé,
source de culpabilité et une construction culturelle qui lui est imposée, et
son désir authentique de pouvoir partager sa culture avec ses enfants et
de pouvoir leur parler dans sa propre langue. Sile devoir de s’assurer que
ses enfants parlent couramment le chinois lui procure un profond senti-
ment de culpabilité, le fait de ne pas pouvoir discuter avec eux de la lit-
térature et de la philosophie chinoises, qu’elle aime et qui ont contribué
a fagonner ses valeurs, lui procure une émotion de tristesse beaucoup
plus authentique. Apres tout, elle n’a jamais choisi d’étre une mere exclu-
sivement chinoise. D’autres langues, en particulier le frangcais, se sont
révélées extrémement enrichissantes et lui ont apporté une satisfaction
créative. C’est pourquoi I'éducation multilingue est son mode préféré de
relations linguistiques avec ses enfants: «Je souhaite simplement que tu
apprennes une langue de plus quand I'dge le facilite que tu puisses un
jour gotiter I'indicible beauté de la poésie chinoise» (LM, 88). Comme
le montre cette citation, la principale motivation de Y. Chen réside dans
le fait de pouvoir partager sa vie multilingue et ses passions avec son fils.

Les deux auteures abordent la question de la langue maternelle et du
langage maternel dans le contexte d’un autre aspect de la maternité ins-
titutionnalisée, a savoir les politiques d'immigration dans leurs pays de
résidence respectifs — la France et le Canada - ainsi que les attitudes
populaires a I'égard des immigrants dans ces pays. En tant qu’ancien
empire qui détient encore certains territoires a I'étranger et qui pro-
clame officiellement, a ce jour, que le francais a un effet civilisateur sur
les individus comme sur les nations entiéres, la supériorité culturelle
francaise, en particulier dans les cercles littéraires et culturels, est bien
connue. Dans ce contexte, étre purement ou authentiquement frangais
signifie jouir d’'une certaine supériorité culturelle sur les non-Frangais
ou les Frangais dont le frangais n'est pas la langue maternelle. Dans cette
optique, étre frangais est de loin I'identité la plus avantageuse par rap-
port a toute autre figuration identitaire en France. Ainsi, oftrir une iden-
tité authentiquement frangaise a son enfant semble étre 'aboutissement
ultime pour une mere qui a a ceeur l'intérét supérieur de son enfant.
Kate Averis soutient de maniere convaincante que I'authenticité est une
préoccupation majeure dans I'écriture de N. Huston:



Négociations autour la langue maternelle 229

At the centre of this persistent re-evaluation of her subjectivity lies a deep-seated concern
both for feeling authentically herself, and for being perceived by others as an authentic
subject. In Huston’s use of the notion, «authenticity> would seem to refer to an exact coin-
cidence, firstly, between an absolute, pre-linguistic self and the self which is expressed
through language and, secondly, the coincidence between that self which is expressed
through language and the self that is perceived by others. (Averis 2008, 2)

Compte tenu de cette dynamique de pouvoir liée aux identités linguis-
tiques et culturelles, le souhait de N. Huston de donner a sa fille une
identité authentiquement francaise est la meilleure chose qu’elle puisse
faire. Elle déclare fierement au début du livre: «jai donné naissance a
une fille qui, elle, sera frangaise jusqu’au bout des ongles et parlera sans
accent» (LM, 14). De ce point de vue, on comprend le désir de N. Huston
d’étre mere a travers le frangais et d’élever une fille monolingue avec un
sentiment d’appartenance total et une meére qui I'a élevée dans la langue
maternelle choisie par celle-ci, loin du traumatisme maternel transgéné-
rationnel (Kackuté 2018a, 280).

A Tinverse, depuis 1971, le Canada revendique le multiculturalisme
comme politique officielle qui encourage la reconnaissance et la préser-
vation des divers héritages ethniques. En théorie, cela devrait encourager
les immigrants comme Y. Chen et ses enfants a étre fiers de leur héritage
culturel natal. Cependant, dans la réalité, pour des personnes comme
le fils de Y. Chen, qui n'ont jamais vécu dans leur culture d’origine et
ne parlent pas bien leur langue maternelle, le chinois, cela engendre un
sentiment permanent de non-appartenance et de dévalorisation: «La
souffrance presque originelle, liée a ta naissance dans un endroit ot tu
n’as pas encore, en dépit de ton acte de naissance, le méme droit de cité
que moi a Shanghai méme si je n’y habite plus et que je n’ai plus de pas-
seport.» (LM, 26) Cette construction culturelle de la citoyenneté place
Y. Chen, en tant que mere, dans la catégorie des meres éternellement
défaillantes, incapables d’offrir a leurs enfants une appartenance totale a
leur pays d’origine. A cela s’ajoute le fait que ses enfants sont également
racisés, ce qui ajoute une autre couche de non-appartenance. Cepen-
dant, quelle que soit la langue dans laquelle elle les éleve — le chinois, le
francais ou I'anglais —, elle ne pourra jamais surmonter I'institution de la
maternité qui exige la transmission de sa propre langue maternelle — le
chinois - tout en veillant a ce que leur niveau de maitrise des langues
sociales occupe une place centrale. Elle est donc condamnée a un pur-



230

Eglé Kackuté

gatoire éternel, essayant de leur transmettre le chinois tout en sachant
pertinemment que cela ne sera jamais suffisant. En conséquence, elle est
contrainte de leur inculquer une identité forte, fondée sur la résilience et
enracinée dans la philosophie du Yi Jing.

Dans sa description de 'authothéorie, L. Fournier affirme que « one of
its most obvious manifestations in the contemporary is the integration
of references to theory and philosophy» (Fournier 2021, 135) qu’elle
définit comme «a mode of intertextual intimacy and identification.»
Selon elle, les auteures utilisent ces références pour situer leurs propres
convictions personnelles afin d’articuler des identités collectives plus
larges. Comme mentionné précédemment, N. Huston s'inspire d’'un cer-
tain nombre de philosophes féministes, parmi lesquelles Julia Kristeva
se distingue comme référence clé. Elle est une théoricienne féministe
translingue francaise et mere née en Bulgarie qui a développé la théorie
de la chora sémiotique. Cette théorie affirme que le talent littéraire réside
dans la relation protolinguistique des individus avec leur mere et que les
écrivains accedent a cette partie de la psyché dans le cadre de leur pro-
cessus créatif. Dans LP, N. Huston transpose cette théorie au domaine de
la maternité translangue pour souligner I'importance de la transmission
maternelle. Cependant, elle insiste sur I'idée que l'agentivité féministe
est une ressource permettant de résister aux effets potentiellement des-
tructeurs de la maternité afin de créer une relation saine avec ses enfants.
Y. Chen sappuie sur la philosophie chinoise du Yi Jing, la loi du change-
ment, pour suggérer que toutes les cultures et toutes les langues, y com-
pris sa langue maternelle, meurent un jour et que cela fait partie de la loi
naturelle. Elle I'utilise pour suggérer que la mort de sa langue maternelle
sur les levres de son fils est également une loi naturelle du changement
et que tant qu’ils parviennent a partager certaines valeurs et références
culturelles, la maternité a travers plusieurs langues est une expérience
enrichissante.

En conclusion, la lecture de deux autothéories d’écrivaines meéres
translingues suggere que, par rapport a leurs homologues monolingues,
le poids de I'institution de la maternité pése lourdement sur les épaules
des meres translingues et multilingues, car elles sont contraintes de
négocier et de résister aux contraintes de la langue maternelle.



Négociations autour la langue maternelle

Bibliographie

Averis, Kate (2008) : «Le «vrai> moi: Nancy Huston’s Concern for
Authenticity », in: Essays in French Literature and Culture 45, 1-18.

Chen, Ying (2014): La Lenteur des montagnes, Montréal : Boréal.

Fournier, Lauren (2021): Autotheory as Feminist Practice in Art, Wri-
ting, and Criticism, Cambridge (MA)/London: The MIT Press.

Gudowska, Malwina (2024) : Mother Tongue Tied, London: Footnote.

Hertrampf, Marina Ortrud M./Mistreanu, Diana (dir.) (2024):
Langue(s) et espaces dans les xénographies féminines en frangais,
Munich: AVM.

Huston, Nancy, (1995): Bad Girl: Classes de littérature, Paris: Actes
Sud.

Huston, Nancy (1995): Désirs et réalités: textes choisis 1978-1994,
Arles: Actes Sud/Montréal : Leméac.

Huston, Nancy/Sebbar, Leila (1986): Lettres parisiennes: autopsie de
Pexil, Paris: Bernard Barrault.

Ireland, Susan/Proulx, Patrice J. (2019): « The Transgressive Mother
in Nancy Huston’s Bad Girl: Classes de Littérature », in: Bourdeau,
Loic (dir.): Horrible Mothers : Representations across Francophone
North America, Lincoln: University of Nebraska Press, 133-148.

Jones, Lucy (2023). Matrescence, London: Allen Lane.

Kackuteé, Eglé (2018a) : « Mothering in the Stepmother Tongue : Mater-
nal Subjectivity and Linguistic Practice in Nancy Huston’s Auto-
biographical Non-Fiction », in: Nottingham French Studies 57.3,
274-285.

Kackuté, Eglé (2018b) « Mothering across Languages and Culture-
sin Ying Chen’s Letters to Her Children», in: Women: a Cultural
Review 29.1, 59-74.

Kackuté, Eglé (2019): « Relational Aspects of Migrant Mothering in
Nathacha Appanah’s La Noce d’Anna and Ying Chen’s La Lenteur
des montagnes », in: Crossways Journal 3.1, 1-13.

231



232

Eglé Kackuté

Kackuté, Eglé/Heffernan, Valerie (2024): « Introduction : Motherhood,
Mobility, Migration in Twenty-First-Century Women’s Writing », in:
Contemporary Women’s Writing 18.2, 1-19.

Kellman, Steven G. (2000): The Translingual Imagination, Lincoln/Lon-
don: University of Nebraska Press.

Martens-Okada, Mihoko (2008): « Le Roman familial de Nancy Hus-
ton. La relation problématique: la fille abandonnée et la mere
coupable», in : Murielle, Lucie/Clément, Murielle/Van Wesemael,
Sabine (dir.) : Relations familiales dans les littératures frangaise et
francophone des XX* et XXI siécles: II. La figure de la mére, Paris:
LHarmattan, 107-116.

Parker, Gabrielle (2024) : « Transcultural Memories and Transmission :
The Case of Ying Chen’s La lenteur des montagnes», in: Modern
Languages Open 1.7, 1-18.

Rich, Adrienne (1986): Of Woman Born: Motherhood as Experience
and Institution, New York: Norton.

Stillman, Dinah Assouline/Chen, Ying/Stillman, Norman (2009): « An
Interview with Ying Chen», in: World Literature Today 83.2, 35-37.

Xypas, Rosiane (2017): « Construction langagiere héritée et décidée

dans Lettres parisiennes — histoire d’exil: le rapport a la langue fran-
caise de Nancy Huston », in: Lettres Frangaises 18.1, 145-158.



