
221

Eglė Kačkutė 

Négociations autour la langue maternelle chez 
deux mères-écrivaines translingues :  

Nancy Huston et Ying Chen

Cet essai examine la manière dont les deux autrices abordent la notion de langue 
maternelle en tant que mères translingues dans le cadre du développement de 
leurs relations linguistiques avec leurs enfants. Il se concentre sur l’ouvrage 
Lettres parisiennes : autopsie de l’exil (1986) dans lequel Nancy Huston et Leïla 
Sebbar échangent entre elles et l’essai La Lenteur des montagnes (2014) de Ying 
Chen. Je postule que la forme épistolaire choisie par N. Huston et Y. Chen peut 
être interprétée comme une itération spécifique de l’autothéorie, à savoir une 
autothéorie maternelle translingue. La lettre en tant que genre littéraire revêt 
une dimension transnationale et translocale. 

1.  Introduction
Nancy Huston et Ying Chen sont toutes deux des écrivaines contem-
poraines canadiennes translingues d’expression française dites xéno-
graphes1. Cependant, l’une a choisi d’émigrer du Canada pour s’installer 
en France, tandis que l’autre a décidé d’immigrer et de faire du Canada 
– d’abord au Québec, puis à Vancouver – sa nouvelle patrie. Cela en 
fait un cas d’étude fascinant. N. Huston est née à Calgary, en Alberta, et 
s’est installée à Paris à l’âge de vingt ans en tant qu’étudiante internatio-
nale. Elle a écrit et publié son premier roman en français en 1981, puis 
a développé une pratique d’écriture translingue qui consiste à écrire le 
même livre dans deux langues simultanément et à s’autotraduire (Hus-
ton 1995).2 Lorsque N. Huston avait six ans, ses parents ont divorcé et sa 
mère a quitté le domicile familial de manière assez soudaine. Cet événe-
ment traumatisant est décrit en détail dans les écrits autobiographiques 

1	 Pour une analyse approfondie des écris des xénographies féminines de langue 
française voir (Hertrampf/Mistreanu 2024).

2	 Voir plus précisément « Les prairies à Paris » et « En français dans le texte » dans 
Désirs et réalités : textes choisis 1978–1994.



Eglė Kačkutė222

de N. Huston (Huston 1995 ; 2014) et a fait l’objet de nombreuses 
études universitaires (Ireland/Proulx 2019 ; Kačkutė 2018 ; Martens-
Okada 2008). Les spécialistes de N. Huston s’accordent à dire que cet 
événement est au cœur de son exil volontaire et de son translinguisme 
littéraire. De même, Ying Chen est née à Shanghai, en Chine, et s’est 
installée à Montréal à l’âge de vingt-huit ans pour poursuivre des études 
supérieures. Comme N. Huston, elle y est restée. Elle écrit en français et 
a traduit certaines de ses œuvres en chinois et en anglais. Interrogée sur 
sa décision d’écrire en français, elle explique qu’elle a étudié cette langue 
dans le cadre de son diplôme de premier cycle en langues étrangères à 
l’université Fudan (Chine), ce qui lui a permis de participer à un pro-
gramme d’écriture créative au Québec (Stillman/Chen/Stillman 2009). 
Y. Chen affirme avoir toujours voulu être écrivaine et soutient que « no 
matter what language, one writes the same thing » (Stillman/Stillman/
Chen 2009, 361). Comme le souligne Kellman (2000, ix), ne pas écrire 
dans sa langue maternelle n’est pas une position facile pour un écri-
vain. La position d’une mère qui n’élève pas ses enfants dans sa langue 
maternelle est tout aussi compliquée, voire encore plus difficile. Ainsi, 
N. Huston et Y. Chen ont toutes deux exploré leur relation avec leur 
langue maternelle et leur translinguisme non seulement en tant qu’écri-
vaines, mais aussi en tant que mères. Cet essai examine la manière dont 
les deux auteures abordent la notion de langue maternelle en tant que 
mères translingues dans le cadre du développement de leurs relations 
linguistiques avec leurs enfants. Il se concentre sur l’ouvrage Lettres pari-
siennes : autopsie de l’exil (1986) un échange de lettres entre N. Huston et 
L. Sebbar et l’essai La Lenteur des montagnes (2014) de Y. Chen.3 

2.  Autothéorie maternelle translingue 
Les deux textes sont rédigés sous forme de lettres et peuvent être qualifiés 
d’autothéorie. Lauren Fournier (2021, 7-24) définit l’autothéorie comme 
un genre hybride qui intègre la théorie, la philosophie et l’autobiogra-
phie, le corps et d’autres modes d’écriture personnels et subjectifs dans le 

3	 Lettres parisiennes : autopsie de l’exil, dorénavant LP et La Lenteur des montagnes 
dorénavant LM.



Négociations autour la langue maternelle 223

cadre du processus d’acquisition de connaissances. S’inspirant de Stacey 
Young, L. Fournier la décrit comme une pratique d’écriture fondamenta-
lement féministe qui permet « radical self-reflection, embodied knowle-
dge, and sustained, literary nonfictional writing through the self that has 
been and continues to be suppressed and repressed by certain patriarchal 
and colonial contexts. » (Fournier 2021, 38) En tant que telle, cette façon 
d’écrire vise à décentrer les subjectivités homogènes et hégémoniques. 

LP et LM sont tous deux rédigés sous forme de lettres, un genre 
réservé aux confidences (Xypas 2016) et à l’introspection (Parker 2024). 
Dans le cas de LP : « Deux femmes s’écrivent. De Paris à Paris. L’une est 
née au Canada anglais, l’autre dans l’Algérie française. Elles quittent leur 
pays natal vers vingt ans pour la France, la langue et l’université fran-
çaises à Paris. Pour l’une c’est une rupture radicale, pour l’autre, c’est à 
peine un déplacement géographique » (Huston/Nancy/Sebbar 1986, 5). 
La première femme décrite dans cet extrait est N. Huston, la seconde est 
L. Sebbar. Dans ces lettres, elles discutent principalement de leur statut 
d’étrangères à Paris et dans la littérature française, de leurs convictions 
féministes et de leur pratique de l’écriture. La correspondance s’étend de 
mai 1983 à janvier 1985. À l’époque, N. Huston est une jeune mère pour 
la première fois (sa fille est née en 1982). En conséquence, dans ces lettres, 
elle documente également sa matrescence (Jones 2023) translingue, ces 
mois cruciaux dans la vie de chaque mère où elle s’adapte à son nouveau 
rôle et développe une nouvelle relation avec sa fille. Pour les mères qui 
élèvent leurs enfants dans une langue autre que leur langue maternelle, 
la matrescence revêt une complexité supplémentaire : découvrir, expéri-
menter et finalement s’habituer à la ou aux langues utilisées pour mater-
ner, qui seront probablement celles dans lesquelles toute la relation sera 
vécue. Comme Xypas le fait remarquer à juste titre, LP est un ouvrage 
assez particulier dans le vaste répertoire d’écrits non fictionnels de N. 
Huston. C’est le livre qui « contient le plus de confidences à propos de 
son rapport à la langue anglaise, sa langue maternelle, et à la langue fran-
çaise, sa langue d’adoption. » (Xypas 2017, 151) Ce n’est pas un hasard, 



Eglė Kačkutė224

car l’écriture de ce livre a fait partie intégrante du processus qui a conduit 
N. Huston à devenir une mère et une écrivaine multilingue.4 

Dans le cas de LM, « Y. Chen is writing both as a mother and as a wri-
ter » (Parker 2024, 7). Cet essai a été écrit pour marquer le passage à l’âge 
adulte du fils de Y. Chen : « Je voudrais t’écrire au moment où tu sors de 
ton enfance et tu approches du monde adulte, à propos de cette relativité, 
de cette incertitude. » (Chen 2014, 10) Ainsi, en tant que mère, elle lui écrit 
pour le préparer à entrer dans le monde et lui transmettre sa sagesse. En 
tant qu’écrivaine, elle venait de terminer une série de romans sur la mater-
nité, en tant que migrante, elle venait de franchir une étape importante 
en ayant passé autant de temps en Chine qu’au Canada. Ainsi, alors que 
N. Huston documente sa matrescence translingue, Y. Chen, quant à elle, 
revient rétrospectivement sur son expérience de mère translingue, dres-
sant le bilan de ses réalisations, s’autoévaluant et expliquant sa philosophie 
de mère translingue à son fils Lee, au moment d’écriture, presque adulte. 
Selon G. Parker, Y. Chen utilise le genre épistolaire pour plusieurs raisons : 
il offre un niveau d’intimité sans précédent, il se situe à mi-chemin entre 
le texte écrit et le texte oral, ce qui est remarquable si l’on considère que 
la langue d’origine des mères migrantes est souvent principalement orale, 
et enfin, dans la meilleure tradition des essais de Montaigne, il permet un 
haut degré d’introspection (2024). Cela peut être interprété comme un 
geste autothéorique consistant à recueillir des connaissances à partir de 
l’expérience personnelle, à les théoriser et à les transformer en savoir.

Je postule que la forme épistolaire choisie par N. Huston et Y. Chen 
peut être interprétée comme une itération spécifique de l’autothéorie, à 
savoir une autothéorie maternelle translingue. La lettre en tant que genre 
littéraire revêt une dimension transnationale et translocale. On utilise les 
lettres pour communiquer avec des êtres chers qui se trouvent dans un 
autre lieu, loin, souvent dans un autre pays, séparés par l’espace et donc 
par le temps. Il est bien sûr significatif que le livre de N. Huston ait été 
écrit littéralement avant l’ère des e-mails et des réseaux sociaux, tandis 
que, objectivement, la lettre de Y. Chen appartient à l’ère de la commu-
nication électronique. Cela rend le choix de la forme épistolaire encore 

4	 Pour une analyse approfondie de la manière dont la pratique littéraire multi-
lingue et bilingue de Huston est en corrélation avec son propre parcours en tant 
que mère et fille, voir Kačkutė 2018.



Négociations autour la langue maternelle 225

plus poignant et symbolique, suggérant de tendre la main à quelqu’un 
qui pourrait se trouver symboliquement dans un espace linguistique et 
culturel différent. La lettre étant une forme d’écriture très personnelle et 
intime, les deux auteures l’utilisent pour s’appuyer sur leur expérience 
maternelle translingue afin de recueillir des informations sur la manière 
dont une mère qui élève ses enfants en dehors de l’espace culturel de 
sa propre langue maternelle développe sa pratique maternelle trans-
lingue. La dimension introspective du genre leur permet de théoriser 
les connaissances qu’elles ont acquises. Puisqu’elles s’inspirent toutes 
deux largement des penseurs et philosophes qui ont influencé leur vision 
translingue du monde, sur la base de ces identifications intertextuelles, 
les deux auteures développent leurs propres philosophies distinctes de la 
maternité translingue. Enfin, leurs théories s’inscrivent toutes deux dans 
la tradition féministe d’écriture contre le sujet hégémonique, à savoir 
l’écrivain-mère monolingue qui bénéficie du privilège d’appartenance 
que lui confèrent l’écriture et la maternité dans la langue maternelle et 
dans la culture de cette langue. 

Comme indiqué précédemment, la langue maternelle – qui peut être 
ou non la langue maternelle de la mère – est un aspect important de la 
maternité en dehors de la culture qui véhicule la langue maternelle de la 
mère. Par conséquent, les mères migrantes sont inévitablement confron-
tées à la nécessité de négocier leur relation avec la notion de langue mater-
nelle, qui est profondément chargée sur le plan émotionnel et idéologique. 
E. Kačkutė et V. Heffernan (2024, 6) observent que la langue maternelle 
est « often conceptualized as the locus of the soul of the nation and is thus 
seen as an essential element of cultural heritage that should be passed 
on ». Un élément crucial pour cette étude est qu’elles affirment également 
que les mères sont culturellement considérées comme les principales res-
ponsables de la transmission de la langue maternelle à leurs enfants et 
sont symboliquement punies si elles ne s’acquittent pas de cette tâche. De 
plus, toutes les langues et toutes les configurations de translinguisme et de 
multilinguisme ne sont pas valorisées et encouragées de la même manière 
dans tous les contextes nationaux (Gudowska 2024). Cela ajoute une pres-
sion émotionnelle supplémentaire aux mères translingues dont la langue 
maternelle a moins de valeur dans le pays où elles élèvent leurs enfants. 

Adrienne Rich (1986) propose de considérer la maternité comme une 
institution, une construction culturelle qui restreint et contrôle les pra-



Eglė Kačkutė226

tiques maternelles, et comme une expérience imprégnée des relations 
spontanées entre les mères et leurs enfants, source de croissance person-
nelle et de satisfaction. Les deux textes choisis pour cette étude consi-
dèrent également la langue maternelle comme une institution qui leur 
est imposée de l’extérieur et qui est donc source d’anxiété, mais aussi 
comme une expérience qui leur appartient. 

Tout au long du livre, N. Huston évoque l’effet libérateur que lui a pro-
curé le fait de vivre à Paris, en français. Elle n’aborde la question de la 
langue maternelle que vers la fin de l’ouvrage, mais tout, le fait qu’elle parle 
français avec son mari, Tzvetan Todorov, qui est lui aussi un exilé comme 
elle, et qu’elle écrive et publie en français, suggère qu’elle parle également 
français à leur fille. Cependant, vers la fin du livre, elle explique qu’un de 
ses amis chercheurs qui travaille sur le bilinguisme précoce lui a « repro-
ché de ne pas faire le cadeau du bilinguisme » (LP, 138) à sa propre fille. 
Poussée par la pression sociale extérieure et la culpabilité maternelle, elle 
se force à parler français à sa fille. Voici ce qui se passe :

J’ai essayé de parler en anglais à Léa. […] Ça me troublait drôlement […]. C’est impos-
sible. Quelque chose en moi se soulève, résiste et cale […]. C’est comme si ma voix deve-
nait réellement la voix de ma propre mère. […] C’est trop fort. C’est une mine d’émotions 
si turbulentes que je refuse de la sonder. […] Les livres, les enfants, je ne peux les faire que 
dans une langue non maternelle. (LP, 138-139)

Parler français à sa fille lui semble naturel et correspond parfaitement 
à son histoire personnelle, marquée par le traumatisme infantile causé 
par le départ de sa mère, ainsi qu’à son choix personnel, motivé par ce 
même traumatisme, de vivre sa vie professionnelle, créative et affective 
à travers le français. La pression sociale institutionnelle qui pèse sur elle 
en tant que mère pour qu’elle transmette sa langue maternelle à sa fille 
dans l’intérêt de son éducation crée une tension émotionnelle et la met 
en désaccord avec elle-même. De plus, elle est potentiellement incitée 
à tirer parti du fait que sa langue maternelle est l’anglais et qu’elle jouit 
d’un statut symbolique élevé en France en tant que langue universelle 
pouvant apporter à sa fille un capital à la fois symbolique et réel. Cela 



Négociations autour la langue maternelle 227

ne change rien à son expérience intime de vivre ses liens affectifs avec sa 
fille uniquement à travers le français et d’élever une fille qui s’identifierait 
uniquement comme française. Elle n’éprouve ni culpabilité ni regret de 
ne pas avoir rempli son « devoir maternel » en ce qui concerne la trans-
mission de sa langue maternelle.5

À l’inverse, Y. Chen considère la transmission de sa propre langue 
maternelle, le chinois, à ses enfants comme un « devoir maternel » qu’elle 
ne parvient pas à remplir (Parker 2024, 8). Elle décrit le processus de 
transmission comme un effort long et ardu :

J’ai tout essayé pour que tu apprennes un peu ta langue maternelle : l’initiation à un 
jeune âge, d’innombrables cours particuliers, en plus des épisodes sans fin des feuilletons 
chinois. […] Vivant en dehors de la Chine, tu passes beaucoup plus de temps à parler et 
entendre d’autres langues que le chinois. Je comprends très bien la difficulté. Je mène un 
combat quotidien, croyant qu’à ton âge il est encore possible d’apprendre une langue, 
même étrangère, presque parfaitement. (LM, 71-72)

La manière préméditée et structurée dont Y. Chen s’y prend pour trans-
mettre sa langue maternelle à ses fils suggère un certain niveau d’institu-
tionnalisation. Elle parle même d’une bataille qui semble perdue d’avance 
dans son cas. La langue maternelle de Y. Chen est une langue étrangère 
pour ses enfants et, par conséquent, la culture que véhicule sa langue 
maternelle, c’est-à-dire sa culture chinoise, « leur reste inaccessible » 
(Parker 2024, 8). Cela est également vrai parce que, sur le plan culturel 
et politique, le chinois au Canada n’est pas une langue qui possède un 
capital symbolique ou autre important. Même si les enfants de Y. Chen 
ont certaines compétences en chinois, contrairement à N. Huston, elle 
éprouve beaucoup de culpabilité et de tristesse face à cette réalité.6 Elle 
écrit : « Ce processus de déculturation se produit quotidiennement sous 
mes yeux […] j’avais prévu cela, je l’avais compris, mais je ne savais pas 
que j’en souffrirais autant. » (LM, 72) Il n’est pas tout à fait clair d’où 
vient cette souffrance – de la culpabilité de n’avoir pas transmis la langue 
maternelle ou pour d’autres raisons. Il existe une différence chez Y. Chen 

5	 Il est également possible que l’absence de regrets à cet égard soit due au fait que 
sa fille aurait de toute façon appris l’anglais à l’école et à travers la culture popu-
laire et n’aurait aucun problème à communiquer en anglais avec ses proches 
canadiens. 

6	 Pour une analyse détaillée de la culpabilité dans LM, voir Kačkutė 2019. 



Eglė Kačkutė228

entre la langue maternelle en tant que devoir maternel institutionnalisé, 
source de culpabilité et une construction culturelle qui lui est imposée, et 
son désir authentique de pouvoir partager sa culture avec ses enfants et 
de pouvoir leur parler dans sa propre langue. Si le devoir de s’assurer que 
ses enfants parlent couramment le chinois lui procure un profond senti-
ment de culpabilité, le fait de ne pas pouvoir discuter avec eux de la lit-
térature et de la philosophie chinoises, qu’elle aime et qui ont contribué 
à façonner ses valeurs, lui procure une émotion de tristesse beaucoup 
plus authentique. Après tout, elle n’a jamais choisi d’être une mère exclu-
sivement chinoise. D’autres langues, en particulier le français, se sont 
révélées extrêmement enrichissantes et lui ont apporté une satisfaction 
créative. C’est pourquoi l’éducation multilingue est son mode préféré de 
relations linguistiques avec ses enfants : « Je souhaite simplement que tu 
apprennes une langue de plus quand l’âge le facilite que tu puisses un 
jour goûter l’indicible beauté de la poésie chinoise » (LM, 88). Comme 
le montre cette citation, la principale motivation de Y. Chen réside dans 
le fait de pouvoir partager sa vie multilingue et ses passions avec son fils. 

Les deux auteures abordent la question de la langue maternelle et du 
langage maternel dans le contexte d’un autre aspect de la maternité ins-
titutionnalisée, à savoir les politiques d’immigration dans leurs pays de 
résidence respectifs –  la France et le Canada  – ainsi que les attitudes 
populaires à l’égard des immigrants dans ces pays. En tant qu’ancien 
empire qui détient encore certains territoires à l’étranger et qui pro-
clame officiellement, à ce jour, que le français a un effet civilisateur sur 
les individus comme sur les nations entières, la supériorité culturelle 
française, en particulier dans les cercles littéraires et culturels, est bien 
connue. Dans ce contexte, être purement ou authentiquement français 
signifie jouir d’une certaine supériorité culturelle sur les non-Français 
ou les Français dont le français n’est pas la langue maternelle. Dans cette 
optique, être français est de loin l’identité la plus avantageuse par rap-
port à toute autre figuration identitaire en France. Ainsi, offrir une iden-
tité authentiquement française à son enfant semble être l’aboutissement 
ultime pour une mère qui a à cœur l’intérêt supérieur de son enfant. 
Kate Averis soutient de manière convaincante que l’authenticité est une 
préoccupation majeure dans l’écriture de N. Huston : 



Négociations autour la langue maternelle 229

At the centre of this persistent re-evaluation of her subjectivity lies a deep-seated concern 
both for feeling authentically herself, and for being perceived by others as an authentic 
subject. In Huston’s use of the notion, ‹authenticity› would seem to refer to an exact coin-
cidence, firstly, between an absolute, pre-linguistic self and the self which is expressed 
through language and, secondly, the coincidence between that self which is expressed 
through language and the self that is perceived by others. (Averis 2008, 2)

Compte tenu de cette dynamique de pouvoir liée aux identités linguis-
tiques et culturelles, le souhait de N. Huston de donner à sa fille une 
identité authentiquement française est la meilleure chose qu’elle puisse 
faire. Elle déclare fièrement au début du livre : « j’ai donné naissance à 
une fille qui, elle, sera française jusqu’au bout des ongles et parlera sans 
accent » (LM, 14). De ce point de vue, on comprend le désir de N. Huston 
d’être mère à travers le français et d’élever une fille monolingue avec un 
sentiment d’appartenance total et une mère qui l’a élevée dans la langue 
maternelle choisie par celle-ci, loin du traumatisme maternel transgéné-
rationnel (Kačkutė 2018a, 280).

À l’inverse, depuis 1971, le Canada revendique le multiculturalisme 
comme politique officielle qui encourage la reconnaissance et la préser-
vation des divers héritages ethniques. En théorie, cela devrait encourager 
les immigrants comme Y. Chen et ses enfants à être fiers de leur héritage 
culturel natal. Cependant, dans la réalité, pour des personnes comme 
le fils de Y. Chen, qui n’ont jamais vécu dans leur culture d’origine et 
ne parlent pas bien leur langue maternelle, le chinois, cela engendre un 
sentiment permanent de non-appartenance et de dévalorisation : « La 
souffrance presque originelle, liée à ta naissance dans un endroit où tu 
n’as pas encore, en dépit de ton acte de naissance, le même droit de cité 
que moi à Shanghai même si je n’y habite plus et que je n’ai plus de pas-
seport. » (LM, 26) Cette construction culturelle de la citoyenneté place 
Y. Chen, en tant que mère, dans la catégorie des mères éternellement 
défaillantes, incapables d’offrir à leurs enfants une appartenance totale à 
leur pays d’origine. À cela s’ajoute le fait que ses enfants sont également 
racisés, ce qui ajoute une autre couche de non-appartenance. Cepen-
dant, quelle que soit la langue dans laquelle elle les élève – le chinois, le 
français ou l’anglais –, elle ne pourra jamais surmonter l’institution de la 
maternité qui exige la transmission de sa propre langue maternelle – le 
chinois – tout en veillant à ce que leur niveau de maîtrise des langues 
sociales occupe une place centrale. Elle est donc condamnée à un pur-



Eglė Kačkutė230

gatoire éternel, essayant de leur transmettre le chinois tout en sachant 
pertinemment que cela ne sera jamais suffisant. En conséquence, elle est 
contrainte de leur inculquer une identité forte, fondée sur la résilience et 
enracinée dans la philosophie du Yi Jing.

Dans sa description de l’authothéorie, L. Fournier affirme que « one of 
its most obvious manifestations in the contemporary is the integration 
of references to theory and philosophy » (Fournier 2021, 135) qu’elle 
définit comme « a mode of intertextual intimacy and identification. » 
Selon elle, les auteures utilisent ces références pour situer leurs propres 
convictions personnelles afin d’articuler des identités collectives plus 
larges. Comme mentionné précédemment, N. Huston s’inspire d’un cer-
tain nombre de philosophes féministes, parmi lesquelles Julia Kristeva 
se distingue comme référence clé. Elle est une théoricienne féministe 
translingue française et mère née en Bulgarie qui a développé la théorie 
de la chora sémiotique. Cette théorie affirme que le talent littéraire réside 
dans la relation protolinguistique des individus avec leur mère et que les 
écrivains accèdent à cette partie de la psyché dans le cadre de leur pro-
cessus créatif. Dans LP, N. Huston transpose cette théorie au domaine de 
la maternité translangue pour souligner l’importance de la transmission 
maternelle. Cependant, elle insiste sur l’idée que l’agentivité féministe 
est une ressource permettant de résister aux effets potentiellement des-
tructeurs de la maternité afin de créer une relation saine avec ses enfants. 
Y. Chen s’appuie sur la philosophie chinoise du Yi Jing, la loi du change-
ment, pour suggérer que toutes les cultures et toutes les langues, y com-
pris sa langue maternelle, meurent un jour et que cela fait partie de la loi 
naturelle. Elle l’utilise pour suggérer que la mort de sa langue maternelle 
sur les lèvres de son fils est également une loi naturelle du changement 
et que tant qu’ils parviennent à partager certaines valeurs et références 
culturelles, la maternité à travers plusieurs langues est une expérience 
enrichissante. 

En conclusion, la lecture de deux autothéories d’écrivaines mères 
translingues suggère que, par rapport à leurs homologues monolingues, 
le poids de l’institution de la maternité pèse lourdement sur les épaules 
des mères translingues et multilingues, car elles sont contraintes de 
négocier et de résister aux contraintes de la langue maternelle.



Négociations autour la langue maternelle 231

Bibliographie
Averis, Kate (2008) : « Le ‹vrai› moi : Nancy Huston’s Concern for 

Authenticity », in : Essays in French Literature and Culture 45, 1-18.
Chen, Ying (2014) : La Lenteur des montagnes, Montréal : Boréal.
Fournier, Lauren (2021) : Autotheory as Feminist Practice in Art, Wri-

ting, and Criticism, Cambridge (MA)/London : The MIT Press. 
Gudowska, Malwina (2024) : Mother Tongue Tied, London : Footnote. 
Hertrampf, Marina Ortrud M./Mistreanu, Diana (dir.) (2024) : 

Langue(s) et espaces dans les xénographies féminines en français, 
Munich : AVM.

Huston, Nancy, (1995) : Bad Girl : Classes de littérature, Paris : Actes 
Sud.

Huston, Nancy (1995) : Désirs et réalités : textes choisis 1978–1994, 
Arles : Actes Sud/Montréal : Leméac.

Huston, Nancy/Sebbar, Leïla (1986) : Lettres parisiennes : autopsie de 
l’exil, Paris : Bernard Barrault. 

Ireland, Susan/Proulx, Patrice J. (2019) : « The Transgressive Mother 
in Nancy Huston’s Bad Girl : Classes de Littérature », in : Bourdeau, 
Loïc (dir.) : Horrible Mothers : Representations across Francophone 
North America, Lincoln : University of Nebraska Press, 133-148. 

Jones, Lucy (2023). Matrescence, London : Allen Lane.
Kačkutė, Eglė (2018a) : « Mothering in the Stepmother Tongue : Mater-

nal Subjectivity and Linguistic Practice in Nancy Huston’s Auto-
biographical Non-Fiction », in : Nottingham French Studies 57.3, 
274-285. 

Kačkutė, Eglė (2018b) « Mothering across Languages and Culture-
sin Ying Chen’s Letters to Her Children », in : Women : a Cultural 
Review 29.1, 59-74.

Kačkutė, Eglė (2019) : « Relational Aspects of Migrant Mothering in 
Nathacha Appanah’s La Noce d’Anna and Ying Chen’s La Lenteur 
des montagnes », in : Crossways Journal 3.1, 1-13.



Eglė Kačkutė232

Kačkutė, Eglė/Heffernan, Valerie (2024) : « Introduction : Motherhood, 
Mobility, Migration in Twenty-First-Century Women’s Writing », in : 
Contemporary Women’s Writing 18.2, 1-19.

Kellman, Steven G. (2000) : The Translingual Imagination, Lincoln/Lon-
don : University of Nebraska Press.

Martens-Okada, Mihoko (2008) : « Le Roman familial de Nancy Hus-
ton. La relation problématique : la fille abandonnée et la mère 
coupable », in  : Murielle, Lucie/Clément, Murielle/Van Wesemael, 
Sabine (dir.) : Relations familiales dans les littératures française et 
francophone des XXe et XXIe siècles : II. La figure de la mère, Paris : 
L’Harmattan, 107-116.

Parker, Gabrielle (2024) : « Transcultural Memories and Transmission : 
The Case of Ying Chen’s La lenteur des montagnes », in : Modern 
Languages Open 1.7, 1-18. 

Rich, Adrienne (1986) : Of Woman Born : Motherhood as Experience 
and Institution, New York : Norton. 

Stillman, Dinah Assouline/Chen, Ying/Stillman, Norman (2009) : « An 
Interview with Ying Chen », in : World Literature Today 83.2, 35-37.

Xypas, Rosiane (2017) : « Construction langagière héritée et décidée 
dans Lettres parisiennes – histoire d’exil : le rapport à la langue fran-
çaise de Nancy Huston », in : Lettres Françaises 18.1, 145-158.


